
 

 Volume 2, No 1, 2026. Hal 82-96 

Al – Ghaaziy : Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir 

 

 Al Ghaaziy  Jurnal Ilmu Al Qur’an dan Tafsir | 82 

SEJARAH KAJIAN AL-QUR’AN DI MALAYSIA 

 

Lu’lu’ul Maknunah1 
1UIN Sunan Kalijaga, Yogyakarta, Indonesia 

 

 
Diterima: 07-10-2025 Direvisi : 08-11-2025 Disetujui : 08-12-2025 Diterbitkan : 08-01-2026 

 

 
Abstract  

The study of the Qur'an in Malaysia shows significant development in line with the intellectual and 

institutional dynamics of Islam in the region. This study aims to analyze the development of Qur'anic 

studies in Malaysia by highlighting the traditions of translation, interpretation, and the intellectual 

genealogy of its exegetes. This study uses a qualitative approach based on literature with an intellectual 

history framework. Data was obtained from the works of interpretation and translation of the Qur'an by 

Malaysian mufassir and relevant academic literature, then analyzed through historical, typological, and 

intellectual genealogy analysis. The results show that tafsir studies in Malaysia developed through two 

main traditions, namely oral and written, and were dominated by the tahlili method of interpretation with 

variations in the form of original works, translations, and literal interpretations. In addition, the 

development of tafsir in Malaysia is closely related to the network of scholars in the Archipelago and the 

Middle East, particularly Indonesia, which shaped the character and scientific orientation of tafsir in 

Malaysia.  

Keywords : History, Qur’an, Malaysia. 

 

 
Abstrak  

Kajian Al-Qur’an di Malaysia menunjukkan perkembangan yang signifikan seiring dengan 

dinamika intelektual dan institusional Islam di kawasan tersebut. Penelitian ini bertujuan 

menganalisis perkembangan kajian Al-Qur’an di Malaysia dengan menyoroti tradisi 

penerjemahan, penafsiran, serta genealogi intelektual para mufassirnya. Penelitian ini 

menggunakan pendekatan kualitatif berbasis kepustakaan dengan kerangka sejarah intelektual. 

Data diperoleh dari karya-karya tafsir dan terjemahan Al-Qur’an mufassir Malaysia serta 

literatur akademik yang relevan, kemudian dianalisis melalui analisis historis, tipologis, dan 

genealogi intelektual. Hasil penelitian menunjukkan bahwa kajian tafsir di Malaysia berkembang 

melalui dua tradisi utama, yakni lisan dan tulisan, serta didominasi oleh metode tafsir tahlili 

dengan variasi bentuk berupa karya orisinal, terjemahan, dan pemaknaan harfiah. Selain itu, 

perkembangan tafsir di Malaysia memiliki keterkaitan erat dengan jaringan ulama Nusantara 

dan Timur Tengah, khususnya Indonesia, yang membentuk karakter dan orientasi keilmuan 

tafsir di Malaysia.  

Kata Kunci : Sejarah, Al-Qur’an, Malaysia. 

 

 
Copyright (c) 2026 Lu’lu’ul Maknunah 

🖂 Corresponding author : Lu’lu’ul Maknunah1*  

Email Address : lulumaknunah0902@gmail.com   

mailto:lulumaknunah0902@gmail.com


Lu’lu’ul Maknunah 

 

 Al Ghaaziy Jurnal Ilmu Al Qur’an dan Tafsir | 83 

PENDAHULUAN  

Al-Quran, sebagai pedoman utama bagi umat Islam, telah menjadi pusat 

perhatian dalam kajian keislaman. Beragam cara pembacaan terhadap Al-Quran 

telah melahirkan berbagai disiplin ilmu, baik yang berhubungan langsung 

maupun tidak langsung dengan kitab suci ini. Dominasi posisi Al-Quran 

menjadikannya objek kajian utama bagi para ahli, baik dari kalangan muslim 

maupun non-muslim, dengan beragam tujuan yang ingin dicapai. Berbagai 

karya terkait Al-Quran pun lahir, baik dari ulama klasik maupun 

kontemporer.(Hasan, 2021)  

Al-Qur'an yang ditulis dalam bahasa Arab memudahkan orang Arab dan 

mereka yang belajar bahasa Arab untuk memahaminya secara langsung. 

Pemahaman ini didapatkan melalui berbagai upaya tafsir yang telah dilakukan 

sejak masa kenabian hingga masa kini. Proses penafsiran Al-Qur'an bersifat 

dinamis dan telah menyebar ke berbagai belahan dunia, termasuk kawasan Asia 

Tenggara yang menjadi fokus pada penelitian ini yakni Malaysia. 

Kajian Al-Qur'an di Malaysia memiliki sejarah yang panjang dan erat 

kaitannya dengan perkembangan Islam di kawasan Nusantara. Sejak 

kedatangan Islam ke Tanah Melayu pada abad ke-12, Al-Qur'an telah menjadi 

rujukan utama dalam kehidupan masyarakat Muslim.(Rohman, 2020) Tradisi 

pengajaran dan pemahaman Al-Qur'an terus berlanjut melalui institusi-institusi 

tradisional seperti pondok dan madrasah, serta melalui peranan para ulama 

tempatan dan ulama dari Timur Tengah yang menyebarkan ilmu ilmu Al-Qur'an 

ke wilayah ini. 

Malaysia sebagai Negara yang mayoritas penduduknya beragama Islam 

menjadikan pendidikan agama sebagai bagian integral dari sistem pendidikan 

nasional. Dalam kurikulum pendidikan Islam di sekolah-sekolah, kajian Al-

Quran mendapatkan perhatian yang serius, terutama dalam pengajaran tafsir, 

tajwid, tilawah, dan tahfiz. Hal ini mencerminkan upaya untuk memperdalam 

pemahaman masyarakat terhadap kitab suci ini dan memastikan bahwa nilai-

nilai Al-Qur'an terintegrasi dalam kehidupan sehari-hari.  

Pada abad ke-20 dan ke-21 M, perkembangan intelektualitas atau 

keilmuan tafsir ditandai dengan munculnya para penafsir lokal yang sangat 

pesat. Perkembangan itu juga diikuti dengan perkembangan yang sangat 

ekstensif dalam produktivitas karya-karya tafsir al-Qur`an. Di Malaysia, 

khususnya, penulisan tafsir baru dimulai sejak awal abad ke-20 M.(Yusoff, 1995) 

Sebelumnya, ketika Islam baru masuk, belum ada perkembangan penulisan 

tafsir. Seiring meningkatnya literasi dan kebutuhan umat Islam terhadap 

pemahaman Al-Qur’an dalam bahasa lokal, tradisi penafsiran di Malaysia mulai 

mengalami pergeseran menuju bentuk tulisan. Pergeseran ini menandai fase 

penting dalam sejarah kajian Al-Qur’an di Malaysia, karena membuka ruang 

bagi lahirnya karya-karya tafsir dan terjemahan Al-Qur’an yang lebih sistematis. 

Secara historis, mufassir Malaysia memiliki hubungan intelektual yang 

erat dengan ulama Nusantara dan Timur Tengah, khususnya melalui jalur 

pendidikan di Aceh, Mekkah, dan Madinah. Keterhubungan intelektual tersebut 



Sejarah Kajian Al-Qur’an di Malaysia 

 

84 | Al Ghaaziy Jurnal Ilmu Al Qur’an dan Tafsir 

tampak jelas dalam genealogi para mufassir Malaysia, seperti Tok Pulau Manis 

dan Tok Kenali, yang memiliki sanad keilmuan dengan ulama besar Nusantara 

dan pusat-pusat keilmuan Islam global. Melalui jaringan inilah metode, corak, 

dan orientasi penafsiran Al-Qur’an di Malaysia dibentuk dan dikembangkan. 

Dengan demikian, mengkaji tafsir Al-Qur’an di Malaysia tidak hanya berarti 

membaca karya-karya tafsir yang terbit, tetapi juga menelusuri relasi intelektual 

yang memungkinkan lahirnya karya-karya tersebut. 

Berdasarakan persoalan tersebut, tulisan ini bertujuan menganalisis 

perkembangan kajian Al-Qur’an di Malaysia dengan menyoroti tiga aspek utama, yaitu 

tradisi penerjemahan dan penafsiran Al-Qur’an, kecenderungan metode tafsir yang 

berkembang, serta genealogi intelektual para mufassirnya. Kajian ini tidak 

dimaksudkan untuk menilai benar atau salah suatu penafsiran, melainkan untuk 

memetakan dinamika dan orientasi intelektual tafsir Al-Qur’an di Malaysia dalam 

konteks sejarah Islam Nusantara. 

Dengan pendekatan sejarah intelektual, tulisan ini diharapkan dapat 

memberikan kontribusi akademik dalam studi tafsir Nusantara, khususnya 

dengan menempatkan Malaysia sebagai bagian integral dari jaringan keilmuan 

Islam yang saling terhubung. Pendekatan ini sekaligus menegaskan bahwa 

perkembangan tafsir Al-Qur’an di Malaysia bukan fenomena periferal, 

melainkan bagian dari dinamika besar tradisi keilmuan Islam di kawasan Asia 

Tenggara. 

 

 

METODE PENELITIAN  

Penelitian ini merupakan penelitian kualitatif berbasis kepustakaan 

(library research) yang berfokus pada kajian perkembangan Al-Qur’an dan tafsir 

di Malaysia. Pendekatan yang digunakan adalah sejarah intelektual dengan 

menempatkan tafsir, terjemahan Al-Qur’an, serta praktik pengajaran tafsir 

sebagai produk dari konteks sosial, pendidikan, dan tradisi keilmuan tertentu. 

Pendekatan ini dipilih karena kajian Al-Qur’an di Malaysia tidak hanya 

berkembang melalui teks tertulis, tetapi juga melalui tradisi lisan dan institusi 

pendidikan yang membentuk karakter tafsir di kawasan tersebut. 

Sumber data penelitian ini terdiri atas sumber primer dan sekunder. 

Sumber primer meliputi karya-karya tafsir dan terjemahan Al-Qur’an yang 

ditulis oleh mufassir Malaysia, baik yang bersifat orisinal, terjemahan, maupun 

pemaknaan harfiah. Sementara itu, sumber sekunder mencakup buku, artikel 

jurnal, dan penelitian terdahulu yang membahas sejarah Islam Malaysia, 

dinamika tafsir di Nusantara, serta genealogi intelektual ulama. Data 

dikumpulkan melalui penelusuran literatur secara sistematis dengan 

mempertimbangkan periode, latar belakang penulis, serta karakter metodologis 

setiap karya. 

Analisis data dilakukan melalui tiga tahap utama, yaitu analisis historis 

untuk memetakan perkembangan kajian Al-Qur’an secara kronologis, analisis 

tipologis untuk mengklasifikasikan metode dan kecenderungan tafsir yang 



Lu’lu’ul Maknunah 

 

 Al Ghaaziy Jurnal Ilmu Al Qur’an dan Tafsir | 85 

berkembang, serta analisis genealogi intelektual untuk menelusuri jaringan 

keilmuan mufassir Malaysia dengan ulama Nusantara dan Timur Tengah. 

Ketiga tahapan analisis ini digunakan secara terpadu guna menunjukkan bahwa 

perkembangan tafsir di Malaysia merupakan bagian dari dinamika keilmuan 

Islam yang saling terhubung dan tidak berdiri secara terpisah. 

 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN  

Penerjemahan Al-Qur'an di Malaysia  

Sejarah penerjemahan Al-Qur'an di Malaysia dimulai saat masuknya 

Islam ke Tanah Melayu. Para sejarawan Malaysia berpendapat bahwa Islam 

masuk ke semenanjung ini sebelum abad ke-12 M. Pada tahap awal, 

penerjemahan Al-Qur'an lebih menekankan pemahaman secara harfiah karena 

pada waktu itu banyak umat Islam yang belum menguasai ilmu bahasa Arab 

yang sangat penting untuk memahami Al-Qur'an. Ada pula yang berpendapat 

bahwa terdapat perbedaan antara bahasa Arab dan bahasa Al-Qur'an, terutama 

dalam hal makna literal dan makna tafsir. Selain itu, ditekankan bahwa 

penerjemahan Al-Qur'an hanya boleh dilakukan oleh orang Islam yang memiliki 

pemahaman bahasa Arab yang mendalam.(Zakaria, 2023) 

Kegiatan penerjemahan Al-Qur'an di Malaysia telah dimulai sejak awal 

tahun 1937, yaitu terjemahan Al-Qur'an bahasa Melayu yang diterjemahkan oleh 

Abdullah Yusuf Ali yang diterbitkan pada tahun 1938 dan telah mengalami 

beberapa revisi. Selain itu, terdapat terjemahan Al-Qur'an yang dibuat 

mengikuti juz, seperti terjemahan juz amma dan terjemahan surah-surah pilihan 

yang sering dibaca oleh umat Islam, seperti surah Yasin, al-Kahfi, dan al-Waqiah.  

Pada tahun 1985 Abdullah Muhammad Basmeih melakukan 

penerjemahan Al Qur'an ke dalam bahasa Melayu yang dikenal dengan nama 

"Al-Qur'an dan Terjemahannya" dan dianggap sebagai salah satu terjemahan Al-

Qur'an yang popular serta diakui di Malaysia. Abdullah Muhammad Basmeih 

menggunakan metode penerjemahan makna, yang merupakan salah satu 

pendekatan umum dalam terjemahan Al-Qur'an.(Arjuna & Munfarida, 2023) 

Terjemahan ini berlandaskan pada teks asli Al-Qur'an dalam bahasa Arab. 

Basmeih juga merujuk kepada tafsir Al-Qur'an, hadis, dan sumber sumber 

lainnya untuk memahami makna setiap ayat dengan lebih baik. Salah satu 

keunikan terjemahan Al-Qur'an oleh Abdullah Muhammad Basmeih adalah 

penggunaan bahasa yang mudah dipahami dan akrab bagi pembaca. Selain itu, 

terjemahan ini juga memperhatikan keindahan bahasa serta struktur ayat dalam 

bahasa Melayu untuk menjaga keaslian pesan Al-Qur'an.  

Abdullah Muhammad Basmeih juga mengarang kitab "Tasir Pimpinan 

Rahman Kepada Pengertian Al-Qur'an" merupakan sebuah terjemahan dan 

tafsir Al-Qur'an dalam bahasa Melayu yang diterbitkan di Malaysia. Kitab ini 

terdiri dari 30 juz dan memiliki ciri khas dalam penerjemahan serta penafsiran 

ayat-ayat Al-Qur'an. Kitab ini memiliki beberapa ciri khas, meliputi penggunaan 

bahasa Melayu yang mudah dimengerti dan dekat dengan bahasa sehari-hari, 



Sejarah Kajian Al-Qur’an di Malaysia 

 

86 | Al Ghaaziy Jurnal Ilmu Al Qur’an dan Tafsir 

pemilihan kata yang tepat sesuai konteks ayat, penjelasan rinci dan mendalam 

mengenai arti dan makna ayat, serta penafsiran yang mengikuti pemahaman 

para ulama dan ahli tafsir.  

Kitab ini juga menekankan pentingnya memahami Al-Qur'an secara 

holistik dengan menunjukkan hubungan antara ayat-ayat. Selain itu, terdapat 

penjelasan yang cukup mendetail mengenai sejarah dan konteks penurunan ayat 

Al-Qur'an. Kitab ini telah menjadi salah satu terjemahan Al-Qur'an yang popular 

di Malaysia dan menjadi referensi bagi banyak umat Islam untuk memahami Al-

Qur'an dengan lebih mendalam. Tafsir Pimpinan Rahman Kepada Pengertian 

Al-Qur'an pertama kali diterbitkan pada tahun 1981 dan telah mengalami 

beberapa cetak ulang.(Ikbal, 2010) 

Pengajaran Tafsir Al-Qur'an di Malaysia 

Menurut Haziyah Hussin dan Latifah Abdul Majid, kajian tentang Al-

Qur'an di Malaysia dimulai sejak abad ke-17 melalui institusi pendidikan 

"pondok", yang juga dikenal di Indonesia sebagai pondok pesantren. Dapat 

diartikan bahwa ketika itu belum ada penulisan tafsir, melainkan hanya 

pengajian tafsir dengan literatur Timur Tengah.(Hussin et al., 2013) Bentuk-

bentuk kajian tafsir di Malaysia pada masa-masa awal adalah bentuk pengajian 

tafsir di berbagai institusi pendidikan. 

1. Pengajaran Tafsir Al-Qur'an di Pondok  

Pengajaran tafsir di pondok dimulai sekitar abad ke-17 dan ke-18. 

Lembaga pendidikan di pondok berkembang pesat di Kelantan, Terengganu, 

Perak dan Kedah setelah para ulama yang belajar di Aceh, Patani, Makkah dan 

Madinah kembali ke kampung halaman mereka dan mendirikan 

pondok.(Abdullah Ishak, 1995) Melalui lembaga pendidikan ini, pengenalan 

tafsir dimulai seiring dengan keperluan masyarakat Muslim di daerah ini akan 

bacaan-bacaan Al-Qur'an.  

Pondok pertama di Malaysia terletak di Pulau Manis, Trengganu dan 

didirikan oleh Syekh Abdul Malik bin Abdullah. Pondok ini menjadi pusat 

pendidikan serta merupakan pondok tertua dan terbesar di Trengganu. Seiring 

dengan perkembangan waktu, muncul pondok-pondok lain, seperti Pondok 

Tok Kali Sungai Rengas dan Pondok Haji Mat Shafie Losong. Di Kelantan, 

pondok pertama didirikan oleh Imam Haji Abdul Samad bin Abdullah pada 

abad ke-19 M di Kampung Surai Pulai Chondong. Selanjutnya, pengajaran Islam 

melalui pondok ini diteruskan oleh ulama ulama lain, termasuk Tok Kenali, Tok 

Bachok, Tok Selehong, Tok Padang Jelapang, dan Haji Omar Sungai 

Keladi.(Gusmian, 2015) 

Melalui pondok-pondok inilah tafsir Al-Qur'an diajarkan bersama 

dengan bidang-bidang lain seperti fiqih, tauhid, nahwu, balaghah, dan tasawuf. 

Kitab tafsir yang diajarkan seperti Tafsir al-Jalalain karya Jalaluddin al-Suyuti 

dan Jalaluddin al Mahalli, Tafsir al-Baidawi karya Nasiruddin Khair Abdullah 

ibn Umar ibn Muhammad ibn Ali al-Baidawi, Tafsir al-Nasafi karya Abu al-

Barakat Abdullah ibn Ahmad Mahmud al-Nasafi al-Hanafi, serta Tafsir al-

Khazin karya Alauddin al Bagdadi al-Syafi’i.(Mustaffa Abdullah, 2011)  



Lu’lu’ul Maknunah 

 

 Al Ghaaziy Jurnal Ilmu Al Qur’an dan Tafsir | 87 

Model pengajaran tafsir di pondok dilakukan dengan membaca kitab 

tafsir dari halaman awal hingga halaman akhir. Dalam prosesnya, seorang guru 

atau kyai membaca secara tekstual dan menjelaskannya sesuai dengan yang 

tercantum dalam kitab yang dijadikan bahan kajian. Terkadang, sang guru juga 

memberikan penafsirannya sendiri sebagai bahan tambahan dalam menjelaskan 

maksud suatu konteks ayat. Selain itu, rujukan tambahan dilakukan dengan 

mengutip beberapa kitab tafsir yang terkenal, seperti Tafsir Fi Zilal Al-Qur'an 

karya Sayyid Qutb dan Tafsir al Maraghi karya Syekh Mustafa al-Maraghi. 

2. Pengajaran Tafsir Al-Qur'an di Masjid 

Sistem pengajaran tafsir di masjid pertama kali diperkenalkan oleh 

Sayyid Hasan bin Nor Hasan (1875-1944) di Kelantan pada tahun 1917, dengan 

pengajaran kitab Tafsir al-Jalalain. Hal ini juga dilakukan oleh Haji Muhammad 

Noor Ibrahim (1905-1987) yang mengajarkan tafsir di Masjid Muhammadi dan 

Masjid Penambang di Kota Bharu, Kelantan pada tahun 1945, serta di Masjid 

Jami di Merbau dan Masjid al-Isma'ili. Selain tafsir, materi yang diajarkan juga 

mencakup metodologi tafsir. Haji Nik Abdullah Wan Musa (w. 1935) 

mengajarkan al-Fawz al-Kabir fi Ushul al-Tafsir karya Syekh Waliyullah al-

Dihlawi pada tahun 1934.  

Selain kitab-kitab berbahasa Arab, karya tafsir local juga diajarkan di 

masjid, seperti tafsir Nurul Ihsan karya Muhammad Sa'id ibn Umar dan tafsir 

al-Qur'an al Hakim karya Mushthafa Abdul Rahman. Dengan literature ini, 

pengajaran tafsir mengikuti pendekatan tafsir tahlili. Namun, di samping itu, 

pengajaran tafsir tematik juga dilaksanakan dengan mengangkat tema-tema 

seperti tajwid, aqidah, fiqih, sirah, dan akhlak. 

3. Pengajaran Tafsir Al-Qur'an di Sistem Pendidikan Nasional 

 Menurut Syed Naquib al-Attas, Abdullah Munsyi dalam Hikayat 

Abdullah menyebutkan bahwa pada tahun 1819 telah dibangun "Sekolah Al-

Qur'an". Namun, di sekolah ini yang diajarkan bukanlah tafsir Al-Qur'an, 

melainkan cara membaca Al Qur'an. Sejak pendirian sekolah-sekolah di 

Malaysia pada tahun 1871, pengajaran yang diberikan masih berfokus pada cara 

membaca Al-Qur'an yang dilakukan pada sore hari. Sementara itu, mata 

pelajaran tafsir baru dimasukkan ke dalam silabus pendidikan agama pada 

tahun 1959 di sekolah pemerintah dan mulai diterapkan pada tahun 1962.  

Model pembelajaran tafsir pada masa itu adalah dengan memberikan 

penafsiran secara global terhadap beberapa ayat yang dipilih dari suatu surah 

dalam Al-Qur'an, yang berhubungan dengan akidah, akhlak dan hukum. 

Penafsiran dilengkapai dengan penjelasan kosa kata yang sulit, tinjauan umum, 

dan teks ayat yang dipelajari. Namun, dengan perubahan kurikulum pada 

tahun 1970, tafsir tidak lagi diajarkan di sekolah dasar. Sebagai gantinya, 

pengajaran difokuskan pada cara menulis dan melafalkan huruf hijaiyyah serta 

membaca surah-surah pendek. Pada tahun 1977, kurikulum kembali diperbarui 

dan kajian tafsir diajarkan kembali dalam Kurikulum Baru Sekolah Rendah 

(KBSR).(Wardani & Mahfuz, 2022)  

Di sekolah menengah, mata pelajaran tafsir diajarkan melalui Kurikulum 



Sejarah Kajian Al-Qur’an di Malaysia 

 

88 | Al Ghaaziy Jurnal Ilmu Al Qur’an dan Tafsir 

Lama Sekolah Menengah (KLSM) dari tahun 1962 hingga 1987. Model 

pembelajaran saat itu berfokus pada penjelasan makna kosa kata Al-Qur'an dan 

pemahaman beberapa ayat yang dipilih dari surah-surah yang berkaitan dengan 

akidah, fiqih, akhlak, dan dakwah. Pada tahun 1988, dengan diterapkannya 

Kurikulum Baru Sekolah Mengengah (KBSM), tafsir diajarkan dalam komponen 

Tilawah Al-Qur'an, dengan pendekatan yang lebih intensif dan jumlah ayat 

yang diajarkan lebih banyak.  

Selain di sekolah dasar dan menengah, tafsir juga diajarkan di perguruan 

tinggi. Beberapa perguruan tinggi yang pertama kali menerapkan kuliah tafsir 

adalah Malaya Islamic College, Fakulti Pengajian Islam di Universiti 

Kebangsaan Malaysia (UKM), Akademi Pengajian Islam di Universiti Malaya 

dan Darul Qur'an. Pada tahun 1990, Universiti Malaya, International Islamic 

University of Malaysia (IIUM), dan Universiti Sains Islam Malaysia (USIM) 

mulai menawarkan mata kuliah dan program kajian tafsir. Program ini tidak 

hanya mencakup materi tafsir, tetapi juga metodologi tafsir sehingga mahasiswa 

dilatih untuk menafsirkan Al-Qur'an dan menangani isu-isu 

kontemporer.(Hussin et al., 2013) 

Penafsiran Al-Qur'an di Malaysia 

Penafsiran Al-Qur'an di Malaysia mengalami perkembangan yang 

signifikan, terutama sejak abad ke-17 hingga kini. Perkembangan Al-Qur'an di 

Malaysia dibagi menjadi dua tradisi yaitu lisan dan tulisan. Tradisi lisan 

merupakan fenomena awal yang memicu minat yang besar dari umat Islam di 

Malaysia terhadap Al-Qur'an. Tradisi lisan ini disampaikan oleh para 

pendakwah Al-Qur'an, mereka menyampaikan tafsir melalui pengajian dan 

ceramah, yang merupakan cara utama untuk mentransimisikan nilai-nilai 

keislaman pada masa itu. Seiring dengan kemajuan literasi dan semakin kuatnya 

fenomena ini, tradisi lisan yang digunakan oleh para pendakwah Al-Qur'an 

secara bertahap mulai diperkaya dengan tafsir berbasis tulisan. Berbagai kitab 

tafsir pun mulai bermunculan dan turut berperan dalam perkembangan 

penafsiran Al-Qur'an di Malaysia.(Zakirman & Bary, 2019) 

1. Tradisi Lisan 

Proses penafsiran Al-Qur'an di Malaysia pada periode awal bermula 

secara lisan di rumah-rumah Tok Guru, masjid, dan madrasah melalui pengajian 

yang diadakan di tempat-tempat tersebut. Menurut Ismail Yusoff, pada abad ke-

17 Al-Qur'an tradisi lisan pertama kali dilakukan oleh Syekh Abdul Malik bin 

Abdullah atau yang dipanggil dengan "Tok Pulau Manis".(Yusoff, 1995) Tok 

Pulau Manis saat itu mengajar Al-Qur'an dengan cara mengenalkan setiap huruf 

hijaiyyah, lalu dilanjutkan dengan membaca juz ke-30, dan setelah itu 

memberikan pesan-pesan Al-Qur'an secara perlahan kepada muridnya.  

Tok Pulau Manis awalnya mempelajari tafsir, fiqih, tasawuf, dan ilmu-

ilmu keislaman lainnya di Aceh di bawah bimbingan Syekh Abdul Rauf as-

Sinkily, sebelum melanjutkan studinya di Mekkah dan kembali ke Malaysia 



Lu’lu’ul Maknunah 

 

 Al Ghaaziy Jurnal Ilmu Al Qur’an dan Tafsir | 89 

pada pertengahan tahun 1700-an. Oleh karena itu, ideology as-Sinkily juga turut 

mempengaruhi setiap dakwah Tok Pulau Manis jika dilihat dari perspektif 

epistemologis. Selain Tok Pulau Manis di Trengganu, juga ada Tok Shihabuddin 

bin Zainal Abidin yang mengajar Al Qur'an dengan penafsiran-penafsirannya 

di daerah bagian Pahang. Tok Shihabuddin merupakan murid dari as-Sinkily 

dan Tok Pulau Manis. Proses penafsiran Al-Qur'an secara lisan yang dilakukan 

Tok Shihabuddin di Pahang baru dimulai pada tahun 1750.  

Ada dua kemungkinan yang menjelaskan mengapa proses penafsiran Al-

Qur'an secara lisan di rumah-rumah Tok Guru begitu diminati oleh pelajar dan 

masyarakat Muslim Malaysia pada masa itu. Pertama, belum adanya 

terjemahan Al-Qur'an ke dalam bahasa Nusantara, sehingga Al-Qur'an dalam 

bahasa Arab sulit dipahami oleh masyarakat Malaysia, yang saat itu masih 

berada di bawah penjajahan Portugis dan Belanda. Akibatnya, mendatangi Tok 

Guru dan mendengarkan dakwah mereka menjadi satu-satunya cara untuk 

tetap berinteraksi dengan Al-Qur'an. Kedua, kitab kitab tafsir periode awal dan 

pertengahan yang sudah mulai tersebar di seluruh Nusantara masih 

menggunakan bahasa daerah asal masing-masing, sehingga masalah bahasa 

menjadi kendala dalam proses penyampaian pesan-pesan ilahi dari Al 

Qur'an.(Zakirman & Bary, 2019) 

2. Tradisi Tulisan 

Menyadari bahwa proses penafsiran Al-Qur'an secara lisan antara abad 

ke-17 hingga awal abad ke-19 cukup menarik minat masyarakat Muslim di 

Malaysia, kemudian tradisi lisan ini berlanjut ke bentuk tulisan yang dimulai 

pada abad ke-20 hingga awal abad ke-21, dengan munculnya karya-karya tafsir 

yang lebih sistematis. Pada awalnya, tradisi penulisan tafsir di Malaysia tidak 

dilakukan dengan menulis satu kitab tafsir yang menjelaskan sebagian atau 

seluruh ayat Al-Qur'an. Sebaliknya, proses tersebut dimulai dengan 

menerjemahkan kitab-kitab asing yang berfokus pada disiplin ilmu seperti fiqih, 

tasawuf, dan akidah terutama yang berbahasa Arab ke dalam bahasa Melayu, 

sekaligus menyisipkan penjelasan mengenai ayat-ayat Al Qur'an yang dikutip 

dalam kitab-kitab tersebut. Metode penyisipan penafsiran ini jelas berkaitan erat 

dengan cara penafsiran Al-Qur'an secara lisan yang sering disampaikan dalam 

ceramah oleh para Tok Guru. Berikut merupakan karya-karya tafsir di Malaysia: 

TAHUN 

TERBIT 
NAMA KITAB PENGARANG KATEGORI 

1928 

 

1929 

Tafsir surah al-Fatihah 

Tafsir Juz Amma 

Sayed Syeikh Al-

Hadi 
Terjemahan 

1934 Tafsir Nurul Ihsan 
Muhammad Said 

Umar 
Tafsir Tahlili 

1938 

Tafsir surah Yasin 

Tasir Qur'an Alif Lam 

Mim 

Syekh Muhammad 

Idris bin Abdul Rauf 

al-Marbawi 

Terjemahan 

 

Tafsir Tahlili 



Sejarah Kajian Al-Qur’an di Malaysia 

 

90 | Al Ghaaziy Jurnal Ilmu Al Qur’an dan Tafsir 

1940 
Al-Qur'an Bergantung 

Makna Jawi 

Abdullah Abbas 

Nasution 

Makna 

Harpiah 

1947 

Falsafah Berumahtangga 

(Tafsir Surah al-

Mujadalah) 

Nik Muhammad 

Salleh Wan Musa 

Tafsir 

Maudhui 

1949 Tafsir al-Qur'an al-Hakim 
Musthafa Abdul 

Rahman 
Tafsir Tahlili 

1950 
Tafsir al-Rawi (Juzuk 

Amma) 

Haji Yusuf bin 

Abdullah 
Tafsir Tahlili 

1957 
Ramuan Rapi dari Arti 

Surah al-Kahf 

Haji Mohammad Nor 

Ibrahim 
Tafsir Tahlili 

1958 

 

 

1959 

Falsafah Kiamat dari Surah 

al-Naba' 

Terjemah al-Qur'an Surah 

al-Baqarah 

Yusuf Zaky Yacob 

Tafsir 

Maudhui 

 

Terjemahan 

1962 
Tafsir Harian al-Qur'an 

al-Karim 

Abdullah Abbas 

Nasution 
Tafsir Tahlili 

1962 Intisari Tafsir Juz Amma Abu Bakar bin Shaari Tafsir Tahlili 

1964 Rahasia Mengadap Tuhan 

Nik Muhammad 

Adib bin Nik 

Muhammad 

Tafsir Ijmali 

1965 
Tafsir al-Qur'an Juz 

Amma 
Pauzi Awang Tafsir Tahlili 

1968 
Tafsir Pimpinan al-

Rahman 

Syekh Abdullah 

Basmeih 
Tafsir Ijmali 

1968 

Al-Bayan pada Takwil 

Ayat-ayat al-Qur'an (al-

Baqarah) 

Syekh Abd Aziz bin 

Abd Salam 
Tafsir Tahlili 

1968 Tafsir Surah al-Fatihah Abu Zaky Fadzil Tafsir Tahlili 

1968 
Al-Suhulah fi Tafsir al-

Fatihah 

Abdul Rashid bin 

Syekh Muhammad 

Said 

Tafsir Tahlili  

1977 Tafsir Juzuk Amma Wan Ahmad Wan Ali Tafsir Ijmali 

1978 Huraian Surah al-Mulk 

Muslimah Abdil 

Khaliq dan Maznah 

Daud 

Terjemahan 

1982 Khulasah al-Qur'an Wan Nawang Ismail Tafsir Ijmali 

1984 
Manusia Kekasih Allah 

dan Manusia Musuh Allah 
Abdullah al-Qari 

Terjemahan 

1986 
Terjemah Fi Zilal al-

Qur'an juzuk 26 
Ismail M. Hasan 

Terjemahan 

1986 
Terjemahan Fi Zilal al-

Qur'an (Surah al-
Sidik Fadil 

Terjemahan 



Lu’lu’ul Maknunah 

 

 Al Ghaaziy Jurnal Ilmu Al Qur’an dan Tafsir | 91 

Muzammil, al-Muddatsir, 

Muhammad, al-Fath, al-

Hujurat) 

1986 
Terjemah Surah al-Kahfi 

(al-Mawdudi) 
Abu Urwah 

Terjemahan 

1987 
Panggilan Jihad Menurut 

al-Qur'an 
Abdullah al-Qari 

Terjemahan 

1991 
Khasiat dan Mukjizat 

surah al-Fatihah 

Masyhur Kyai 

Masyhudi 
Tafsir Tahlili 

1992 
Terjemah Tafsir Abdullah 

Yusuf 

Usman 

Elmuhammady 
Terjemahan 

1993 
Al-Tibyan fi Tafsir al-

Qur'an 

Haji Abdul Hadi 

Awang 
Tafsir Tahlili 

1994 
Rahasia di Sebalik Surah 

al-Falaq 
Arifin Omar Tafsir Tahlili 

1996 Tafsir Abdul Aziz Nik Mat 
Nik Abdul Aziz Nik 

Mat 
Tafsir Tahlili 

1996 
Samudera al-Fatihah 

Penyuluh Hidup Mukmin 
Abdullah Ar-Rahmat 

Tafsir 

Maudhui 

1996 
Mencari Hidayah al-

Qur'an 
Abdullah al-Qari 

Tafsir 

Maudhui 

1997 
Tafsir Surah al-Fatihah 

dan al-Baqarah 
Mustaffa Abdullah Tafsir Tahlili 

2000 
Terjemah Fi Zilal al-

Qur'an 
Yusuf Zaky Terjemahan 

 

Berdasarkan karya-karya tafsir yang telah dikemukakan di atas, dapat 

disimpulkan bahwa kajian tafsir di Malaysia terdiri dari tiga jenis, yaitu: 1. Karya 

tafsir orisinal yang ditulis oleh penulis sendiri, 2. Karya terjemahan dari karya 

tafsir yang ditulis oleh penulis lain, 3. Pemaknaan harfiah yang sebenarnya bisa 

dikategorikan sebagai tafsir, namun dilakukan secara harfiah atau 

literal.(Wardani & Mahfuz, 2022) 

Trend Isu dan Metode Tafsir di Malaysia 

Berdasarkan karya-karya tafsir dan terjemahan yang telah disebutkan, 

terlihat bahwa isu-isu yang dibahas tidak terlalu spesifik. Sebagian besar 

menggunakan metode tafsir tahlili dengan jumlah 16 karya, sementara hanya 4 

karya yang menggunakan tafsir maudhui, 4 karya dengan tafsir ijmali, 14 karya 

berupa terjemahan, dan 1 karya menggunakan metode pemaknaan harfiah. 

Isu-isu yang dibahas dalam tafsir maudhui masih cenderung terbatas 

pada persoalan doktrinal, seperti keyakinan tentang hari kiamat, pencarian 

hidayah, dan pedoman berumah tangga. Karya tafsir pertama yang menerapkan 

metode tahlili ini ditulis oleh Nik Muhammad Salleh Wan Musa dengan 



Sejarah Kajian Al-Qur’an di Malaysia 

 

92 | Al Ghaaziy Jurnal Ilmu Al Qur’an dan Tafsir 

karyanya, Falsafah Berumahtangga (Tafsir Surah al-Mujadalah) pada tahun 

1947. Selain karya Nik Muhammad Salleh, pada tahun 1958 baru muncul karya 

tafsir dengan metode tahlili yang mengangkat soal yang sama tentang falsafah, 

yaitu Falsafah Kiamat dari Surah al-Naba' karya Yusoff Zaky Yacob. Meskipun 

keduanya membahas isu doktrinal, seperti berumah tangga dan kiamat, ada 

kesamaan yang menghubungkan karya keduanya, yaitu dalam menjelaskan 

ajaran Islam secara rasional, baik terkait kehidupan sehari-hari seperti 

pernikahan maupun topik eskatologis yang mungkin dianggap sulit diterima 

secara logis.(Wardani & Mahfuz, 2022)  

Isu-isu yang dibahas dalam tafsir tahlili adalah isu tentang eskatologis 

dalam karya Rahasia Mengadap Tuhan karya Nik Muhammad Adib bin Nik 

Muhammad pada 1962 dan fadhilah Surah al-Fatihah dalam Khasiat dan 

Mukjizat Surah al Fatihah karya Masyhur Kyai Masyhudi pada 1991. Isu-isu lain 

muncul dalam karya tafsir terjemahan, yaitu isu bernuansa sufistik dalam karya 

Abdullah al-Qari pada 1984, yaitu Manusia Kekasih Allah dan Manusia Musuh 

Allah dan isu tentang jihad dalam karya Panggilan Jihad Menurut al-Qur'an oleh 

Abdullah al-Qari pada 1987. 

Genealogi Intelektual Mufassir di Malaysia 

1. Tok Pulau Manis 

Tok Pulau Manis atau nama sebenarnya Abdul Malik bin Abdullah 

merupakan seorang ulama kelahiran Negeri Terengganu yang berketurunan 

dari Baghdad. Menurut catatan kelahiran dan kewafatan yang terdapat pada 

makam beliau di Kampung Pulau Manis, Kuala Terengganu. Syeikh Abdul 

Malik bin Abdullah telah dilahirkan pada tahun 1089 H/1678 M dan meninggal 

pada tahun 1149 H/ 1736 M. Sejarah-sejarah yang tercacat ini menunjukkan 

bahwa Syeikh Abdul Malik bin Abdullah telah meninggal pada usia 58 

tahun.(Mohd Yusoff et al., 2019)  

Latar belakang keluarga Syeikh Abdul Malik bin Abdullah yang sangat 

menghargai ilmu telah mendorongnya untuk merantau demi mencari 

pengetahuan hingga ke jenjang yang lebih tinggi. Pendidikan Syeikh Abdul 

Malik dapat dibagi kepada dua tahap, yaitu pengajian di Jawa dan Aceh, serta 

pengajian di Mekah dan Madinah. Pendidikan beliau di Jawa dan Aceh boleh 

dianggap sebagai pencarian ilmu agama pada tahap asas, sementara di Mekah 

dan Madinah, beliau melanjutkan pengajian dalam bidang ilmu yang lebih 

mendalam dan tinggi.  

Syeikh Abdul Malik bin Abdullah mengawali pendidikan agamanya 

dengan belajar pada ayahnya sendiri. Sebelum pergi menuntut ilmu ke luar 

negeri, ia juga belajar dari ulama-ulama di daerah asalnya. Selama 10 tahun, 

beliau belajar di Jawa dan Aceh. Di Jawa, beliau ikut berdagang dan berdakwah 

bersama pamannya. Pengalaman ini semakin memperdalam ilmu 

agamanya.(Abu Bakar, 1989)  



Lu’lu’ul Maknunah 

 

 Al Ghaaziy Jurnal Ilmu Al Qur’an dan Tafsir | 93 

Ketika berusia 20-an, Syeikh Abdul Malik bin Abdullah bersama teman 

temannya pergi ke Aceh. Sesampainya di sana, mereka langsung belajar kepada 

seorang ulama terkenal bernama Syeikh Abdul Rauf Singkel. Syeikh Abdul 

Malik dikenal sebagai salah satu murid terbaik dari Syeikh Abdul Rauf.(Azra, 

1994) Setelah belajar di Aceh selama hampir 10 tahun, gurunya menyuruh 

Syeikh Abdul Malik bin Abdullah untuk melanjutkan studi ke Mekah dan 

Madinah. Beliau berangkat ke Mekah sekitar tahun 1680-an, saat usianya 30-an. 

Syeikh Abdul Malik adalah salah satu orang pertama dari Tanah Melayu yang 

belajar di Mekah. Setelah kembali ke tanah air, beliau memberikan banyak 

kontribusi bagi agama Islam, seperti halnya ulama-ulama besar lainnya.(Mohd 

Yusoff et al., 2019) 

2. Tok Kenali 

Nama asli beliau adalah Muhammad Yusof, namun sering dikenal 

dengan Tok Kenali, karena lahir di Kampung Kenali, Kubang Kerian, Malaysia 

pada tahun 1868. Beliau terlahir dari keluarga yang sangat miskin, namun 

religious. Ayahnya bernama Ahmad bin Abdul Samad, sedangkan ibunya 

bernama Fatimah binti Mohammad Salleh.(Wardani & Mahfuz, 2022)  

Setelah menyelesaikan pendidikannya di Kelantan, Tok Kenali 

melanjutkan pendidikan ke Mekkah pada 1886 atas bantuan finansial dari 

teman-temannya. Di Mekkah beliau berguru dengan Nik Mahmud Ismail dan 

Syekh al-Fatani. Untuk menopang studinya, di samping menuntut ilmu, beliau 

juga menjadi pengajar di Masjidil Haram. Setelah gurunya, Syekh al-Fatani 

meninggal, beliau kembali ke Kelantan pada 1908 kemudian mulai mengajar 

ilmu agama di Kampung Paya. Setelah dua tahun, namanya mulai dikenal oleh 

masyarakat karena kedekatannya dengan Nik Mahmud Ismail yang diangkat 

menjadi perdana menteri di Kelantan.  

Di samping memiliki kaitan genealogi intelektual dengan guru-guru di 

Mekkah, Tok Kenali disebut dipengaruhi juga oleh pembaharu Mesir, Syekh 

Muhammad Abduh. Bahkan, beliau juga dipengaruhi oleh pemikiran 

Muhammad Rasyid Ridha dan al-Maraghi. Beberapa tokoh Islam di Asia 

Tenggara juga mempengaruhinya, yaitu Syekh Muhammad Arsyad al-Banjari, 

Syekh Nawawi Banten, Dawud al-Fatani, Ahmad Khatib dari Minangkabau, dan 

Wan Ahmad bin Muhammad Zain Mustafa Fatani.(Hussin et al., 2013)  

Menurut hemat penulis, para mufassir di Malaysia memiliki hubungan 

genealogi intelektual dengan beberapa mufassir di Indonesia. Dimulai pada 

abad ke 16 dan ke-17, jaringan penafsir kedua wilayah ini dihubungkan oleh 

Syekh Abdul Rauf Singkel. Dimana di antara muridnya yang terkenal adalah 

Syekh Abdul Malik bin Abdullah, yang dikenal dengan Tok Pulau Manis. Tok 

pulau Manislah yang mulai mengajarkan tafsir di berbagai kesempatan, seperti 

di pondok dan masjid. Selain jaringan Syekh Abdul Rauf Singkel, juga 

berkembang jaringan Tok Kenali yang dimulai pada abad ke-19 sampai abad ke-

20. Tok Kenali melahirkan generasi penulis tafsir yang terkenal, seperti 

Muhammad Idris al-Marbawi, Haji Abdullah Abbas Nasution, Syekh Utsman 



Sejarah Kajian Al-Qur’an di Malaysia 

 

94 | Al Ghaaziy Jurnal Ilmu Al Qur’an dan Tafsir 

Jalaluddin al-Kalantani, dan anaknya sendiri, Syekh Muhammad Salleh Tok 

Kenali. 

            

PENUTUP  

Kajian ini menunjukkan bahwa perkembangan Al-Qur’an dan tafsir di 

Malaysia tidak dapat dipahami semata-mata sebagai akumulasi karya atau 

tokoh, melainkan sebagai proses historis-intelektual yang berlangsung secara 

bertahap dan kontekstual. Sejak fase awal islamisasi, kajian Al-Qur’an di 

Malaysia berkembang melalui tradisi lisan yang berpusat pada pengajaran Tok 

Guru di pondok dan masjid. Tradisi ini menjadi fondasi utama transmisi 

pengetahuan Al-Qur’an sebelum munculnya karya-karya tafsir dan terjemahan 

dalam bentuk tulisan pada abad ke-20. 

Peralihan dari tradisi lisan ke tradisi tulisan menandai fase penting dalam 

perkembangan kajian tafsir di Malaysia. Meningkatnya literasi keagamaan dan 

kebutuhan pedagogis masyarakat mendorong lahirnya berbagai karya tafsir dan 

terjemahan Al-Qur’an dengan karakter yang relatif pragmatis dan edukatif. Hal 

ini tercermin dari dominannya metode tafsir tahlili, disertai dengan kehadiran 

tafsir ijmali, maudhui, karya terjemahan, serta pemaknaan harfiah yang 

berfungsi sebagai sarana awal pemahaman Al-Qur’an. Pola ini memperlihatkan 

bahwa orientasi utama tafsir di Malaysia lebih diarahkan pada kebutuhan 

dakwah dan pendidikan umat dibandingkan pengembangan metodologi tafsir 

yang bersifat teoritis. 

Dengan demikian, kajian tafsir Al-Qur’an di Malaysia perlu ditempatkan 

sebagai bagian integral dari dinamika keilmuan Islam Nusantara, bukan sebagai 

fenomena periferal. Pendekatan sejarah intelektual yang digunakan dalam 

penelitian ini diharapkan dapat membuka ruang bagi penelitian lanjutan yang 

lebih kritis, baik dalam menelaah pergeseran metodologis tafsir, relasi tafsir 

dengan konteks sosial-politik, maupun perbandingan lintas kawasan di Asia 

Tenggara. Kajian semacam ini penting agar studi tafsir di Malaysia tidak 

berhenti pada pemetaan deskriptif, tetapi bergerak menuju analisis yang lebih 

reflektif dan teoritis. 

 

  



Lu’lu’ul Maknunah 

 

 Al Ghaaziy Jurnal Ilmu Al Qur’an dan Tafsir | 95 

 

DAFTAR PUSTAKA  

Abdullah Ishak. (1995). Pendidikan Islam dan pengaruhnya di Malaysia. Dewan 

Bahasa dan Pustaka. 

Abu Bakar, S. (1989). Sheikh Abdul Malik bin Abdullah (Tok Pulau Manis). 

Warisan:  Jurnal Persatuan Sejarah Malaysia Cawangan Terengganu, 5. 

Arjuna, K., & Munfarida, E. (2023). STUDI TERJEMAH AL QURAN KAWASAN 

ASIA TENGGARA. Jurnal Asy-Syukriyyah, 24(2), 120–142. 

https://doi.org/10.36769/asy.v24i2.344 

Azra, A. (1994). Jaringan Ulama Timur Tengah dengan Kepulauan Nusantara  Abad 

XVII dan XVIII. Penerbit Mizan. 

Gusmian, I. (2015). Dinamika Tafsir Al-Qur’an di Malaysia Pada Abad Ke-20 M. 

IAIN Surakarta. 

Hasan, M. A. K. (2021). Tren Kajian Al-Qur`An di International Islamic 

University Malaysia (IIUM); Analisis Terhadap Karya Tesis. Al-Tadabbur: 

Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir, 6(02), 339–360. 

https://doi.org/10.30868/at.v6i02.1761 

Hussin, H., Latifah, A., & Majid, L. (2013). EARLY DEVELOPMENT OF 

QURANIC EXEGESIS IN MALAYSIA. International Journal of Asian and 

Social Science, 2013, 1732–1744. 

Ikbal, M. (2010). Metode Basmeih Dalam Menafsirkan Ayat Dalam Tafsir  Pimpinan 

Al-Rahman. UIN Sultan Syarif Kasim. 

Mohd Yusoff, Z., Abdul Wahid, N., & Abdul Malik, M. H. (2019). Sumbangan 

Syeikh Abdul Malik bin  Abduulah dan Keturunannya dalam Pengajian 

Pondok di Terengganu dan  Kelantan. Journal Proceedings of the 

International Conference on Islamic  Civilization and Technology Management, 

23. 

Mustaffa Abdullah. (2011). Khazanah tafsir di Nusantara. Penerbit Universiti 

Malaya. 

Rohman, A. (2020). Perkembangan Islam dan Gerakan Politiknya di Malaysia. 

JPW (Jurnal Politik Walisongo), 2(1), 27–36. 

https://doi.org/10.21580/jpw.v2i1.3629 

Wardani, W., & Mahfuz, T. W. (2022). Perkembangan Tafsir Al-Qur’an di Indonesia  

dan Malaysia: Menelusuri Akar Historis dan Dinamika Kontemporer. Zahir 

Publishing. 

Yusoff, I. (1995). Perkembangan dan Penulisan Kitab-Kitab Tafsir di Malaysia. 

Jurnal Islamiyyat, 16. 

Zakaria, M. F. (2023). Perkembangan Amalan Terjemahan al-Quran di Malaysia: 

Satu Kajian Konstrastif: The Development al-Quran Translation Practices 



Sejarah Kajian Al-Qur’an di Malaysia 

 

96 | Al Ghaaziy Jurnal Ilmu Al Qur’an dan Tafsir 

in Malaysia: A Contrastive Study. Afaq Lughawiyyah, 1(1), 189–200. 

https://journal.unisza.edu.my/afaq/index.php/afaqlughawiyyah/article/v

iew/35 

Zakirman, Z., & Bary, S. (2019). Geliat dan Keterpengaruhan Tafsir Alquran 

dalam Dakwah di Malaysia. AL MUNIR : Jurnal Komunikasi Dan Penyiaran 

Islam, (0), 49–58. https://doi.org/10.15548/amj-kpi.v2i1.489 

 

 

 


