Volume 2, No 1, 2026. Hal 82-96

Al - Ghaaziy : Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir

SEJARAH KAJIAN AL-QUR’AN DI MALAYSIA

Lu’lu’ul Maknunah!
'UIN Sunan Kalijaga, Yogyakarta, Indonesia

Diterima: 07-10-2025 Direvisi : 08-11-2025 Disetujui : 08-12-2025 Diterbitkan : 08-01-2026

Abstract

The study of the Qur’an in Malaysia shows significant development in line with the intellectual and
institutional dynamics of Islam in the region. This study aims to analyze the development of Qur’anic
studies in Malaysia by highlighting the traditions of translation, interpretation, and the intellectual
genealogy of its exegetes. This study uses a qualitative approach based on literature with an intellectual
history framework. Data was obtained from the works of interpretation and translation of the Qur’an by
Malaysian mufassir and relevant academic literature, then analyzed through historical, typological, and
intellectual genealogy analysis. The results show that tafsir studies in Malaysia developed through two
main traditions, namely oral and written, and were dominated by the tahlili method of interpretation with
variations in the form of original works, translations, and literal interpretations. In addition, the
development of tafsir in Malaysia is closely related to the network of scholars in the Archipelago and the
Middle East, particularly Indonesia, which shaped the character and scientific orientation of tafsir in
Malaysia.

Keywords : History, Qur’an, Malaysia.

Abstrak

Kajian Al-Qur’an di Malaysia menunjukkan perkembangan yang signifikan seiring dengan
dinamika intelektual dan institusional Islam di kawasan tersebut. Penelitian ini bertujuan
menganalisis perkembangan kajian Al-Qur'an di Malaysia dengan menyoroti tradisi
penerjemahan, penafsiran, serta genealogi intelektual para mufassirnya. Penelitian ini
menggunakan pendekatan kualitatif berbasis kepustakaan dengan kerangka sejarah intelektual.
Data diperoleh dari karya-karya tafsir dan terjemahan Al-Qur'an mufassir Malaysia serta
literatur akademik yang relevan, kemudian dianalisis melalui analisis historis, tipologis, dan
genealogi intelektual. Hasil penelitian menunjukkan bahwa kajian tafsir di Malaysia berkembang
melalui dua tradisi utama, yakni lisan dan tulisan, serta didominasi oleh metode tafsir tahlili
dengan variasi bentuk berupa karya orisinal, terjemahan, dan pemaknaan harfiah. Selain itu,
perkembangan tafsir di Malaysia memiliki keterkaitan erat dengan jaringan ulama Nusantara
dan Timur Tengah, khususnya Indonesia, yang membentuk karakter dan orientasi keilmuan
tafsir di Malaysia.

Kata Kunci : Sejarah, Al-Qur’an, Malaysia.

Copyright (c) 2026 Lu'lu’ul Maknunah

0 Corresponding author : Lu’lu’ul Maknunah®
Email Address : lulumaknunah0902@gmail.com

Al Ghaaziy Jurnal Ilmu Al Qur’an dan Tafsir | 82


mailto:lulumaknunah0902@gmail.com

Lu’lu’ul Maknunah

PENDAHULUAN

Al-Quran, sebagai pedoman utama bagi umat Islam, telah menjadi pusat
perhatian dalam kajian keislaman. Beragam cara pembacaan terhadap Al-Quran
telah melahirkan berbagai disiplin ilmu, baik yang berhubungan langsung
maupun tidak langsung dengan kitab suci ini. Dominasi posisi Al-Quran
menjadikannya objek kajian utama bagi para ahli, baik dari kalangan muslim
maupun non-muslim, dengan beragam tujuan yang ingin dicapai. Berbagai
karya terkait Al-Quran pun lahir, baik dari ulama klasik maupun
kontemporer.(Hasan, 2021)

Al-Qur'an yang ditulis dalam bahasa Arab memudahkan orang Arab dan
mereka yang belajar bahasa Arab untuk memahaminya secara langsung.
Pemahaman ini didapatkan melalui berbagai upaya tafsir yang telah dilakukan
sejak masa kenabian hingga masa kini. Proses penafsiran Al-Qur'an bersifat
dinamis dan telah menyebar ke berbagai belahan dunia, termasuk kawasan Asia
Tenggara yang menjadi fokus pada penelitian ini yakni Malaysia.

Kajian Al-Qur'an di Malaysia memiliki sejarah yang panjang dan erat
kaitannya dengan perkembangan Islam di kawasan Nusantara. Sejak
kedatangan Islam ke Tanah Melayu pada abad ke-12, Al-Qur'an telah menjadi
rujukan utama dalam kehidupan masyarakat Muslim.(Rohman, 2020) Tradisi
pengajaran dan pemahaman Al-Qur'an terus berlanjut melalui institusi-institusi
tradisional seperti pondok dan madrasah, serta melalui peranan para ulama
tempatan dan ulama dari Timur Tengah yang menyebarkan ilmu ilmu Al-Qur'an
ke wilayah ini.

Malaysia sebagai Negara yang mayoritas penduduknya beragama Islam
menjadikan pendidikan agama sebagai bagian integral dari sistem pendidikan
nasional. Dalam kurikulum pendidikan Islam di sekolah-sekolah, kajian Al-
Quran mendapatkan perhatian yang serius, terutama dalam pengajaran tafsir,
tajwid, tilawah, dan tahfiz. Hal ini mencerminkan upaya untuk memperdalam
pemahaman masyarakat terhadap kitab suci ini dan memastikan bahwa nilai-
nilai Al-Qur'an terintegrasi dalam kehidupan sehari-hari.

Pada abad ke-20 dan ke-21 M, perkembangan intelektualitas atau
keilmuan tafsir ditandai dengan munculnya para penafsir lokal yang sangat
pesat. Perkembangan itu juga diikuti dengan perkembangan yang sangat
ekstensif dalam produktivitas karya-karya tafsir al-Qur’an. Di Malaysia,
khususnya, penulisan tafsir baru dimulai sejak awal abad ke-20 M.(Yusoff, 1995)
Sebelumnya, ketika Islam baru masuk, belum ada perkembangan penulisan
tafsir. Seiring meningkatnya literasi dan kebutuhan umat Islam terhadap
pemahaman Al-Qur’an dalam bahasa lokal, tradisi penafsiran di Malaysia mulai
mengalami pergeseran menuju bentuk tulisan. Pergeseran ini menandai fase
penting dalam sejarah kajian Al-Qur’an di Malaysia, karena membuka ruang
bagi lahirnya karya-karya tafsir dan terjemahan Al-Qur’an yang lebih sistematis.

Secara historis, mufassir Malaysia memiliki hubungan intelektual yang
erat dengan ulama Nusantara dan Timur Tengah, khususnya melalui jalur
pendidikan di Aceh, Mekkah, dan Madinah. Keterhubungan intelektual tersebut

Al Ghaaziy Jurnal Ilmu Al Qur’an dan Tafsir | 83



Sejarah Kajian Al-Qur’an di Malaysia

tampak jelas dalam genealogi para mufassir Malaysia, seperti Tok Pulau Manis
dan Tok Kenali, yang memiliki sanad keilmuan dengan ulama besar Nusantara
dan pusat-pusat keilmuan Islam global. Melalui jaringan inilah metode, corak,
dan orientasi penafsiran Al-Qur’an di Malaysia dibentuk dan dikembangkan.
Dengan demikian, mengkaji tafsir Al-Qur’an di Malaysia tidak hanya berarti
membaca karya-karya tafsir yang terbit, tetapi juga menelusuri relasi intelektual
yang memungkinkan lahirnya karya-karya tersebut.

Berdasarakan persoalan tersebut, tulisan ini bertujuan menganalisis
perkembangan kajian Al-Qur’an di Malaysia dengan menyoroti tiga aspek utama, yaitu
tradisi penerjemahan dan penafsiran Al-Qur’an, kecenderungan metode tafsir yang
berkembang, serta genealogi intelektual para mufassirnya. Kajian ini tidak
dimaksudkan untuk menilai benar atau salah suatu penafsiran, melainkan untuk
memetakan dinamika dan orientasi intelektual tafsir Al-Qur'an di Malaysia dalam
konteks sejarah Islam Nusantara.

Dengan pendekatan sejarah intelektual, tulisan ini diharapkan dapat
memberikan kontribusi akademik dalam studi tafsir Nusantara, khususnya
dengan menempatkan Malaysia sebagai bagian integral dari jaringan keilmuan
Islam yang saling terhubung. Pendekatan ini sekaligus menegaskan bahwa
perkembangan tafsir Al-Qur'an di Malaysia bukan fenomena periferal,
melainkan bagian dari dinamika besar tradisi keilmuan Islam di kawasan Asia
Tenggara.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini merupakan penelitian kualitatif berbasis kepustakaan
(library research) yang berfokus pada kajian perkembangan Al-Qur’an dan tafsir
di Malaysia. Pendekatan yang digunakan adalah sejarah intelektual dengan
menempatkan tafsir, terjemahan Al-Qur’an, serta praktik pengajaran tafsir
sebagai produk dari konteks sosial, pendidikan, dan tradisi keilmuan tertentu.
Pendekatan ini dipilih karena kajian Al-Qur'an di Malaysia tidak hanya
berkembang melalui teks tertulis, tetapi juga melalui tradisi lisan dan institusi
pendidikan yang membentuk karakter tafsir di kawasan tersebut.

Sumber data penelitian ini terdiri atas sumber primer dan sekunder.
Sumber primer meliputi karya-karya tafsir dan terjemahan Al-Qur’an yang
ditulis oleh mufassir Malaysia, baik yang bersifat orisinal, terjemahan, maupun
pemaknaan harfiah. Sementara itu, sumber sekunder mencakup buku, artikel
jurnal, dan penelitian terdahulu yang membahas sejarah Islam Malaysia,
dinamika tafsir di Nusantara, serta genealogi intelektual ulama. Data
dikumpulkan melalui penelusuran literatur secara sistematis dengan
mempertimbangkan periode, latar belakang penulis, serta karakter metodologis
setiap karya.

Analisis data dilakukan melalui tiga tahap utama, yaitu analisis historis
untuk memetakan perkembangan kajian Al-Qur’an secara kronologis, analisis
tipologis untuk mengklasifikasikan metode dan kecenderungan tafsir yang

84 | Al Ghaaziy Jurnal Ilmu Al Qur’an dan Tafsir



Lu’lu’ul Maknunah

berkembang, serta analisis genealogi intelektual untuk menelusuri jaringan
keilmuan mufassir Malaysia dengan ulama Nusantara dan Timur Tengah.
Ketiga tahapan analisis ini digunakan secara terpadu guna menunjukkan bahwa
perkembangan tafsir di Malaysia merupakan bagian dari dinamika keilmuan
Islam yang saling terhubung dan tidak berdiri secara terpisah.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Penerjemahan Al-Qur'an di Malaysia

Sejarah penerjemahan Al-Qur'an di Malaysia dimulai saat masuknya
Islam ke Tanah Melayu. Para sejarawan Malaysia berpendapat bahwa Islam
masuk ke semenanjung ini sebelum abad ke-12 M. Pada tahap awal,
penerjemahan Al-Qur'an lebih menekankan pemahaman secara harfiah karena
pada waktu itu banyak umat Islam yang belum menguasai ilmu bahasa Arab
yang sangat penting untuk memahami Al-Qur'an. Ada pula yang berpendapat
bahwa terdapat perbedaan antara bahasa Arab dan bahasa Al-Qur'an, terutama
dalam hal makna literal dan makna tafsir. Selain itu, ditekankan bahwa
penerjemahan Al-Qur'an hanya boleh dilakukan oleh orang Islam yang memiliki
pemahaman bahasa Arab yang mendalam.(Zakaria, 2023)

Kegiatan penerjemahan Al-Qur'an di Malaysia telah dimulai sejak awal
tahun 1937, yaitu terjemahan Al-Qur'an bahasa Melayu yang diterjemahkan oleh
Abdullah Yusuf Ali yang diterbitkan pada tahun 1938 dan telah mengalami
beberapa revisi. Selain itu, terdapat terjemahan Al-Qur'an yang dibuat
mengikuti juz, seperti terjemahan juz amma dan terjemahan surah-surah pilihan
yang sering dibaca oleh umat Islam, seperti surah Yasin, al-Kahfi, dan al-Wagqiah.

Pada tahun 1985 Abdullah Muhammad Basmeih melakukan
penerjemahan Al Qur'an ke dalam bahasa Melayu yang dikenal dengan nama
"Al-Qur'an dan Terjemahannya" dan dianggap sebagai salah satu terjemahan Al-
Qur'an yang popular serta diakui di Malaysia. Abdullah Muhammad Basmeih
menggunakan metode penerjemahan makna, yang merupakan salah satu
pendekatan umum dalam terjemahan Al-Qur'an.(Arjuna & Munfarida, 2023)
Terjemahan ini berlandaskan pada teks asli Al-Qur'an dalam bahasa Arab.
Basmeih juga merujuk kepada tafsir Al-Qur'an, hadis, dan sumber sumber
lainnya untuk memahami makna setiap ayat dengan lebih baik. Salah satu
keunikan terjemahan Al-Qur'an oleh Abdullah Muhammad Basmeih adalah
penggunaan bahasa yang mudah dipahami dan akrab bagi pembaca. Selain itu,
terjemahan ini juga memperhatikan keindahan bahasa serta struktur ayat dalam
bahasa Melayu untuk menjaga keaslian pesan Al-Qur'an.

Abdullah Muhammad Basmeih juga mengarang kitab "Tasir Pimpinan
Rahman Kepada Pengertian Al-Qur'an" merupakan sebuah terjemahan dan
tafsir Al-Qur'an dalam bahasa Melayu yang diterbitkan di Malaysia. Kitab ini
terdiri dari 30 juz dan memiliki ciri khas dalam penerjemahan serta penafsiran
ayat-ayat Al-Qur'an. Kitab ini memiliki beberapa ciri khas, meliputi penggunaan
bahasa Melayu yang mudah dimengerti dan dekat dengan bahasa sehari-hari,

Al Ghaaziy Jurnal Ilmu Al Qur’an dan Tafsir | 85



Sejarah Kajian Al-Qur’an di Malaysia

pemilihan kata yang tepat sesuai konteks ayat, penjelasan rinci dan mendalam
mengenai arti dan makna ayat, serta penafsiran yang mengikuti pemahaman
para ulama dan ahli tafsir.

Kitab ini juga menekankan pentingnya memahami Al-Qur'an secara
holistik dengan menunjukkan hubungan antara ayat-ayat. Selain itu, terdapat
penjelasan yang cukup mendetail mengenai sejarah dan konteks penurunan ayat
Al-Qur'an. Kitab ini telah menjadi salah satu terjemahan Al-Qur'an yang popular
di Malaysia dan menjadi referensi bagi banyak umat Islam untuk memahami Al-
Qur'an dengan lebih mendalam. Tafsir Pimpinan Rahman Kepada Pengertian
Al-Qur'an pertama kali diterbitkan pada tahun 1981 dan telah mengalami
beberapa cetak ulang.(Ikbal, 2010)

Pengajaran Tafsir Al-Qur'an di Malaysia

Menurut Haziyah Hussin dan Latifah Abdul Majid, kajian tentang Al-
Qur'an di Malaysia dimulai sejak abad ke-17 melalui institusi pendidikan
"pondok”, yang juga dikenal di Indonesia sebagai pondok pesantren. Dapat
diartikan bahwa ketika itu belum ada penulisan tafsir, melainkan hanya
pengajian tafsir dengan literatur Timur Tengah.(Hussin et al., 2013) Bentuk-
bentuk kajian tafsir di Malaysia pada masa-masa awal adalah bentuk pengajian
tafsir di berbagai institusi pendidikan.

1. Pengajaran Tafsir Al-Qur'an di Pondok

Pengajaran tafsir di pondok dimulai sekitar abad ke-17 dan ke-18.
Lembaga pendidikan di pondok berkembang pesat di Kelantan, Terengganu,
Perak dan Kedah setelah para ulama yang belajar di Aceh, Patani, Makkah dan
Madinah kembali ke kampung halaman mereka dan mendirikan
pondok.(Abdullah Ishak, 1995) Melalui lembaga pendidikan ini, pengenalan
tafsir dimulai seiring dengan keperluan masyarakat Muslim di daerah ini akan
bacaan-bacaan Al-Qur'an.

Pondok pertama di Malaysia terletak di Pulau Manis, Trengganu dan
didirikan oleh Syekh Abdul Malik bin Abdullah. Pondok ini menjadi pusat
pendidikan serta merupakan pondok tertua dan terbesar di Trengganu. Seiring
dengan perkembangan waktu, muncul pondok-pondok lain, seperti Pondok
Tok Kali Sungai Rengas dan Pondok Haji Mat Shafie Losong. Di Kelantan,
pondok pertama didirikan oleh Imam Haji Abdul Samad bin Abdullah pada
abad ke-19 M di Kampung Surai Pulai Chondong. Selanjutnya, pengajaran Islam
melalui pondok ini diteruskan oleh ulama ulama lain, termasuk Tok Kenali, Tok
Bachok, Tok Selehong, Tok Padang Jelapang, dan Haji Omar Sungai
Keladi.(Gusmian, 2015)

Melalui pondok-pondok inilah tafsir Al-Qur'an diajarkan bersama
dengan bidang-bidang lain seperti figih, tauhid, nahwu, balaghah, dan tasawutf.
Kitab tafsir yang diajarkan seperti Tafsir al-Jalalain karya Jalaluddin al-Suyuti
dan Jalaluddin al Mahalli, Tafsir al-Baidawi karya Nasiruddin Khair Abdullah
ibn Umar ibn Muhammad ibn Ali al-Baidawi, Tafsir al-Nasafi karya Abu al-
Barakat Abdullah ibn Ahmad Mahmud al-Nasafi al-Hanafi, serta Tafsir al-
Khazin karya Alauddin al Bagdadi al-Syafi'i.(Mustaffa Abdullah, 2011)

86 | Al Ghaaziy Jurnal Ilmu Al Qur’an dan Tafsir



Lu’lu’ul Maknunah

Model pengajaran tafsir di pondok dilakukan dengan membaca kitab
tafsir dari halaman awal hingga halaman akhir. Dalam prosesnya, seorang guru
atau kyai membaca secara tekstual dan menjelaskannya sesuai dengan yang
tercantum dalam kitab yang dijadikan bahan kajian. Terkadang, sang guru juga
memberikan penafsirannya sendiri sebagai bahan tambahan dalam menjelaskan
maksud suatu konteks ayat. Selain itu, rujukan tambahan dilakukan dengan
mengutip beberapa kitab tafsir yang terkenal, seperti Tafsir Fi Zilal Al-Qur'an
karya Sayyid Qutb dan Tafsir al Maraghi karya Syekh Mustafa al-Maraghi.

2. Pengajaran Tafsir Al-Qur'an di Masjid

Sistem pengajaran tafsir di masjid pertama kali diperkenalkan oleh
Sayyid Hasan bin Nor Hasan (1875-1944) di Kelantan pada tahun 1917, dengan
pengajaran kitab Tafsir al-Jalalain. Hal ini juga dilakukan oleh Haji Muhammad
Noor Ibrahim (1905-1987) yang mengajarkan tafsir di Masjid Muhammadi dan
Masjid Penambang di Kota Bharu, Kelantan pada tahun 1945, serta di Masjid
Jami di Merbau dan Masjid al-Isma'ili. Selain tafsir, materi yang diajarkan juga
mencakup metodologi tafsir. Haji Nik Abdullah Wan Musa (w. 1935)
mengajarkan al-Fawz al-Kabir fi Ushul al-Tafsir karya Syekh Waliyullah al-
Dihlawi pada tahun 1934.

Selain kitab-kitab berbahasa Arab, karya tafsir local juga diajarkan di
masjid, seperti tafsir Nurul Ihsan karya Muhammad Sa'id ibn Umar dan tafsir
al-Qur'an al Hakim karya Mushthafa Abdul Rahman. Dengan literature ini,
pengajaran tafsir mengikuti pendekatan tafsir tahlili. Namun, di samping itu,
pengajaran tafsir tematik juga dilaksanakan dengan mengangkat tema-tema
seperti tajwid, aqidah, figih, sirah, dan akhlak.

3. Pengajaran Tafsir Al-Qur'an di Sistem Pendidikan Nasional

Menurut Syed Naquib al-Attas, Abdullah Munsyi dalam Hikayat
Abdullah menyebutkan bahwa pada tahun 1819 telah dibangun "Sekolah Al-
Qur'an". Namun, di sekolah ini yang diajarkan bukanlah tafsir Al-Qur'an,
melainkan cara membaca Al Qur'an. Sejak pendirian sekolah-sekolah di
Malaysia pada tahun 1871, pengajaran yang diberikan masih berfokus pada cara
membaca Al-Qur'an yang dilakukan pada sore hari. Sementara itu, mata
pelajaran tafsir baru dimasukkan ke dalam silabus pendidikan agama pada
tahun 1959 di sekolah pemerintah dan mulai diterapkan pada tahun 1962.

Model pembelajaran tafsir pada masa itu adalah dengan memberikan
penafsiran secara global terhadap beberapa ayat yang dipilih dari suatu surah
dalam Al-Qur'an, yang berhubungan dengan akidah, akhlak dan hukum.
Penafsiran dilengkapai dengan penjelasan kosa kata yang sulit, tinjauan umum,
dan teks ayat yang dipelajari. Namun, dengan perubahan kurikulum pada
tahun 1970, tafsir tidak lagi diajarkan di sekolah dasar. Sebagai gantinya,
pengajaran difokuskan pada cara menulis dan melafalkan huruf hijaiyyah serta
membaca surah-surah pendek. Pada tahun 1977, kurikulum kembali diperbarui
dan kajian tafsir diajarkan kembali dalam Kurikulum Baru Sekolah Rendah
(KBSR).(Wardani & Mahfuz, 2022)

Di sekolah menengah, mata pelajaran tafsir diajarkan melalui Kurikulum

Al Ghaaziy Jurnal Ilmu Al Qur’an dan Tafsir | 87



Sejarah Kajian Al-Qur’an di Malaysia

Lama Sekolah Menengah (KLSM) dari tahun 1962 hingga 1987. Model
pembelajaran saat itu berfokus pada penjelasan makna kosa kata Al-Qur'an dan
pemahaman beberapa ayat yang dipilih dari surah-surah yang berkaitan dengan
akidah, figih, akhlak, dan dakwah. Pada tahun 1988, dengan diterapkannya
Kurikulum Baru Sekolah Mengengah (KBSM), tafsir diajarkan dalam komponen
Tilawah Al-Qur'an, dengan pendekatan yang lebih intensif dan jumlah ayat
yang diajarkan lebih banyak.

Selain di sekolah dasar dan menengah, tafsir juga diajarkan di perguruan
tinggi. Beberapa perguruan tinggi yang pertama kali menerapkan kuliah tafsir
adalah Malaya Islamic College, Fakulti Pengajian Islam di Universiti
Kebangsaan Malaysia (UKM), Akademi Pengajian Islam di Universiti Malaya
dan Darul Qur'an. Pada tahun 1990, Universiti Malaya, International Islamic
University of Malaysia (IIUM), dan Universiti Sains Islam Malaysia (USIM)
mulai menawarkan mata kuliah dan program kajian tafsir. Program ini tidak
hanya mencakup materi tafsir, tetapi juga metodologi tafsir sehingga mahasiswa
dilatth  untuk  menafsirkan Al-Qur'an dan menangani isu-isu
kontemporer.(Hussin et al., 2013)

Penafsiran Al-Qur'an di Malaysia

Penafsiran Al-Qur'an di Malaysia mengalami perkembangan yang
signifikan, terutama sejak abad ke-17 hingga kini. Perkembangan Al-Qur'an di
Malaysia dibagi menjadi dua tradisi yaitu lisan dan tulisan. Tradisi lisan
merupakan fenomena awal yang memicu minat yang besar dari umat Islam di
Malaysia terhadap Al-Qur'an. Tradisi lisan ini disampaikan oleh para
pendakwah Al-Qur'an, mereka menyampaikan tafsir melalui pengajian dan
ceramah, yang merupakan cara utama untuk mentransimisikan nilai-nilai
keislaman pada masa itu. Seiring dengan kemajuan literasi dan semakin kuatnya
fenomena ini, tradisi lisan yang digunakan oleh para pendakwah Al-Qur'an
secara bertahap mulai diperkaya dengan tafsir berbasis tulisan. Berbagai kitab
tafsir pun mulai bermunculan dan turut berperan dalam perkembangan
penafsiran Al-Qur'an di Malaysia.(Zakirman & Bary, 2019)

1. Tradisi Lisan

Proses penafsiran Al-Qur'an di Malaysia pada periode awal bermula
secara lisan di rumah-rumah Tok Guru, masjid, dan madrasah melalui pengajian
yang diadakan di tempat-tempat tersebut. Menurut Ismail Yusoff, pada abad ke-
17 Al-Qur'an tradisi lisan pertama kali dilakukan oleh Syekh Abdul Malik bin
Abdullah atau yang dipanggil dengan "Tok Pulau Manis".(Yusoff, 1995) Tok
Pulau Manis saat itu mengajar Al-Qur'an dengan cara mengenalkan setiap huruf
hijaiyyah, lalu dilanjutkan dengan membaca juz ke-30, dan setelah itu
memberikan pesan-pesan Al-Qur'an secara perlahan kepada muridnya.

Tok Pulau Manis awalnya mempelajari tafsir, fiqgih, tasawuf, dan ilmu-
ilmu keislaman lainnya di Aceh di bawah bimbingan Syekh Abdul Rauf as-
Sinkily, sebelum melanjutkan studinya di Mekkah dan kembali ke Malaysia

88 | Al Ghaaziy Jurnal Ilmu Al Qur’an dan Tafsir



Lu’lu’ul Maknunah

pada pertengahan tahun 1700-an. Oleh karena itu, ideology as-Sinkily juga turut
mempengaruhi setiap dakwah Tok Pulau Manis jika dilihat dari perspektif
epistemologis. Selain Tok Pulau Manis di Trengganu, juga ada Tok Shihabuddin
bin Zainal Abidin yang mengajar Al Qur'an dengan penafsiran-penafsirannya
di daerah bagian Pahang. Tok Shihabuddin merupakan murid dari as-Sinkily
dan Tok Pulau Manis. Proses penafsiran Al-Qur'an secara lisan yang dilakukan
Tok Shihabuddin di Pahang baru dimulai pada tahun 1750.

Ada dua kemungkinan yang menjelaskan mengapa proses penafsiran Al-
Qur'an secara lisan di rumah-rumah Tok Guru begitu diminati oleh pelajar dan
masyarakat Muslim Malaysia pada masa itu. Pertama, belum adanya
terjemahan Al-Qur'an ke dalam bahasa Nusantara, sehingga Al-Qur'an dalam
bahasa Arab sulit dipahami oleh masyarakat Malaysia, yang saat itu masih
berada di bawah penjajahan Portugis dan Belanda. Akibatnya, mendatangi Tok
Guru dan mendengarkan dakwah mereka menjadi satu-satunya cara untuk
tetap berinteraksi dengan Al-Qur'an. Kedua, kitab kitab tafsir periode awal dan
pertengahan yang sudah mulai tersebar di seluruh Nusantara masih
menggunakan bahasa daerah asal masing-masing, sehingga masalah bahasa
menjadi kendala dalam proses penyampaian pesan-pesan ilahi dari Al
Qur'an.(Zakirman & Bary, 2019)

2. Tradisi Tulisan

Menyadari bahwa proses penafsiran Al-Qur'an secara lisan antara abad
ke-17 hingga awal abad ke-19 cukup menarik minat masyarakat Muslim di
Malaysia, kemudian tradisi lisan ini berlanjut ke bentuk tulisan yang dimulai
pada abad ke-20 hingga awal abad ke-21, dengan munculnya karya-karya tafsir
yang lebih sistematis. Pada awalnya, tradisi penulisan tafsir di Malaysia tidak
dilakukan dengan menulis satu kitab tafsir yang menjelaskan sebagian atau
seluruh ayat Al-Qur'an. Sebaliknya, proses tersebut dimulai dengan
menerjemahkan kitab-kitab asing yang berfokus pada disiplin ilmu seperti fiqgih,
tasawuf, dan akidah terutama yang berbahasa Arab ke dalam bahasa Melayu,
sekaligus menyisipkan penjelasan mengenai ayat-ayat Al Qur'an yang dikutip
dalam kitab-kitab tersebut. Metode penyisipan penafsiran ini jelas berkaitan erat
dengan cara penafsiran Al-Qur'an secara lisan yang sering disampaikan dalam
ceramah oleh para Tok Guru. Berikut merupakan karya-karya tafsir di Malaysia:

TAHUN
TERBIT NAMA KITAB PENGARANG KATEGORI
1928 : . .
Tafsir surah al-Fatihah Sayed Syeikh Al- _
Tafsir Juz Amma Hadi Terjemahan
1929
1934 | Tafsir Nurul Ihsan Muhammad Said Tafsir Tahlili
Umar
Tafsir surah Yasin Syekh Muhammad Terjemahan
1938 Tasir Qur’an Alif Lam Idris bin Abdul Rauf
Mim al-Marbawi Tafsir Tahlili

Al Ghaaziy Jurnal Ilmu Al Qur’an dan Tafsir | 89



Sejarah Kajian Al-Qur’an di Malaysia

1940 Al-Qur’an Bergantung Abdullah Abbas Makna
Makna Jawi Nasution Harpiah
1947 fﬁlsafa};BerZ mlc_zhtangga Nik Muhammad Tafsir
afrszr i a Salleh Wan Musa Maudhui
Mujadalah)
1949 Tafsir al-Qur’an al-Hakim Musthafa Abdul Tafsir Tahlili
Rahman
Tafsir al-Rawi (Juzuk Haji Yusuf bin , o
1950 Amma) Abdullah Tafsir Tahlili
Ramuan Rapi dari Arti Haji Mohammad Nor , o
1957 Surah al-Kahf Ibrahim Tafsir Tahlili
1958 Falsafah Kiamat dari Surah Tafsir
al-Naba' Maudhui
Yusuf Zaky Y
Terjemah al-Qur’an Surah usuf Zaky Yacob
1959 al-Bagarah Terjemahan
1962 Tafsir Harzan al-Qur’an Abdul.lah Abbas Tafsir Tahlili
al-Karim Nasution
1962 Intisari Tafsir Juz Amma | Abu Bakar bin Shaari | Tafsir Tahlili
Nik Muhammad
1964 Rahasia Mengadap Tuhan | Adib bin Nik Tafsir [jmali
Muhammad
1965 Lafsir al-Qur'an Juz Pauzi Awang Tafsir Tahlili
Amma
1968 Tafsir Pimpinan al- Syekh Abdullah Tafsir jmali
Rahman Basmeih
Al-Bayan pada Takwil o
1968 Ayat-ayat al-Qur’an (al- Syekh Abd Aziz bin Tafsir Tahlili
Abd Salam
Bagarah)
1968 Tafsir Surah al-Fatihah Abu Zaky Fadzil Tafsir Tahlili
, . Abdul Rashid bin
1968 Al—suhulahﬁ Tafsir al- Syekh Muhammad Tafsir Tahlili
Fatihah .
Said
1977 Tafsir Juzuk Amma Wan Ahmad Wan Ali | Tafsir Ijmali
Muslimah Abdil
1978 Huraian Surah al-Mulk Khaliq dan Maznah Terjemahan
Daud
1982 Khulasah al-Qur’an Wan Nawang Ismail Tafsir Ijmali
Manusia Kekasih Allah . Terjemahan
1984 dan Manusia Musuh Allah Abdullah al-Qari
1986 Ter]e,maP.z Fi Zilal al- [smail M. Hasan Terjemahan
Qur’an juzuk 26
1986 Ter]e,mahan Fi Zilal al- Sidik Fadil Terjemahan
Qur’an (Surah al-

90 | Al Ghaaziy Jurnal Ilmu Al Qur’an dan Tafsir




Lu’lu’ul Maknunah

Muzammil, al-Muddatsir,
Muhammad, al-Fath, al-
Hujurat)
Terjemah Surah al-Kahfi Terjemahan
1986 (al-Mawdudi) Abu Urwah
1987 Panggz{an Jihad Menurut Abdullah al-Oari Terjemahan
al-Qur’an
Khasiat dan Mukjizat Masyhur Kyai , o
1991 surah al-Fatihah Masyhudi Tafsir Tahlili
1992 Terjemah Tafsir Abdullah | Usman Terjemahan
Yusuf Elmuhammady
1993 Al—T}zbyan fi Tafsir al- Haji Abdul Hadi Tafsir Tahlili
Qur’an Awang
1994 | Rahasiadi Sebalik Surah | i Omar Tafsir Tahlili
al-Falaq
1996 | Tafsir Abdul Aziz Nik Mat I\N/; Abdul AZZNIK 1 fir Tahlili
Samudera al-Fatihah Tafsir
1996 Penyuluh Hidup Mukmin Abdullah Ar-Rahmat Maudhui
Mencari Hidayah al- . Tafsir
1996 Qur'an Abdullah al-Qari Maudhui
1997 | Lafsir Surahal-Fatihah 1y b oioffa Abdullah | Tafsir Tahlili
dan al-Bagarah
2000 Tery e}mah Fi Zilal al- Yusuf Zaky Terjemahan
Qur’an

Berdasarkan karya-karya tafsir yang telah dikemukakan di atas, dapat
disimpulkan bahwa kajian tafsir di Malaysia terdiri dari tiga jenis, yaitu: 1. Karya
tafsir orisinal yang ditulis oleh penulis sendiri, 2. Karya terjemahan dari karya
tafsir yang ditulis oleh penulis lain, 3. Pemaknaan harfiah yang sebenarnya bisa
dikategorikan sebagai tafsir,
literal.(Wardani & Mahfuz, 2022)
Trend Isu dan Metode Tafsir di Malaysia

Berdasarkan karya-karya tafsir dan terjemahan yang telah disebutkan,

namun dilakukan secara harfiah atau

terlihat bahwa isu-isu yang dibahas tidak terlalu spesifik. Sebagian besar
menggunakan metode tafsir tahlili dengan jumlah 16 karya, sementara hanya 4
karya yang menggunakan tafsir maudhui, 4 karya dengan tafsir ijmali, 14 karya
berupa terjemahan, dan 1 karya menggunakan metode pemaknaan harfiah.
Isu-isu yang dibahas dalam tafsir maudhui masih cenderung terbatas
pada persoalan doktrinal, seperti keyakinan tentang hari kiamat, pencarian
hidayah, dan pedoman berumah tangga. Karya tafsir pertama yang menerapkan
metode tahlili ini ditulis oleh Nik Muhammad Salleh Wan Musa dengan

Al Ghaaziy Jurnal Ilmu Al Qur’an dan Tafsir | 91



Sejarah Kajian Al-Qur’an di Malaysia

karyanya, Falsafah Berumahtangga (Tafsir Surah al-Mujadalah) pada tahun
1947. Selain karya Nik Muhammad Salleh, pada tahun 1958 baru muncul karya
tafsir dengan metode tahlili yang mengangkat soal yang sama tentang falsafah,
yaitu Falsafah Kiamat dari Surah al-Naba' karya Yusoff Zaky Yacob. Meskipun
keduanya membahas isu doktrinal, seperti berumah tangga dan kiamat, ada
kesamaan yang menghubungkan karya keduanya, yaitu dalam menjelaskan
ajaran Islam secara rasional, baik terkait kehidupan sehari-hari seperti
pernikahan maupun topik eskatologis yang mungkin dianggap sulit diterima
secara logis.(Wardani & Mahfuz, 2022)

Isu-isu yang dibahas dalam tafsir tahlili adalah isu tentang eskatologis
dalam karya Rahasia Mengadap Tuhan karya Nik Muhammad Adib bin Nik
Muhammad pada 1962 dan fadhilah Surah al-Fatihah dalam Khasiat dan
Mulkjizat Surah al Fatihah karya Masyhur Kyai Masyhudi pada 1991. Isu-isu lain
muncul dalam karya tafsir terjemahan, yaitu isu bernuansa sufistik dalam karya
Abdullah al-Qari pada 1984, yaitu Manusia Kekasih Allah dan Manusia Musuh
Allah dan isu tentang jihad dalam karya Panggilan Jihad Menurut al-Qur'an oleh
Abdullah al-Qari pada 1987.

Genealogi Intelektual Mufassir di Malaysia

1. Tok Pulau Manis

Tok Pulau Manis atau nama sebenarnya Abdul Malik bin Abdullah
merupakan seorang ulama kelahiran Negeri Terengganu yang berketurunan
dari Baghdad. Menurut catatan kelahiran dan kewafatan yang terdapat pada
makam beliau di Kampung Pulau Manis, Kuala Terengganu. Syeikh Abdul
Malik bin Abdullah telah dilahirkan pada tahun 1089 H/1678 M dan meninggal
pada tahun 1149 H/ 1736 M. Sejarah-sejarah yang tercacat ini menunjukkan
bahwa Syeikh Abdul Malik bin Abdullah telah meninggal pada usia 58
tahun.(Mohd Yusoff et al., 2019)

Latar belakang keluarga Syeikh Abdul Malik bin Abdullah yang sangat
menghargai ilmu telah mendorongnya untuk merantau demi mencari
pengetahuan hingga ke jenjang yang lebih tinggi. Pendidikan Syeikh Abdul
Malik dapat dibagi kepada dua tahap, yaitu pengajian di Jawa dan Aceh, serta
pengajian di Mekah dan Madinah. Pendidikan beliau di Jawa dan Aceh boleh
dianggap sebagai pencarian ilmu agama pada tahap asas, sementara di Mekah
dan Madinah, beliau melanjutkan pengajian dalam bidang ilmu yang lebih
mendalam dan tinggi.

Syeikh Abdul Malik bin Abdullah mengawali pendidikan agamanya
dengan belajar pada ayahnya sendiri. Sebelum pergi menuntut ilmu ke luar
negeri, ia juga belajar dari ulama-ulama di daerah asalnya. Selama 10 tahun,
beliau belajar di Jawa dan Aceh. Di Jawa, beliau ikut berdagang dan berdakwah
bersama pamannya. Pengalaman ini semakin memperdalam ilmu
agamanya.(Abu Bakar, 1989)

92 | Al Ghaaziy Jurnal Ilmu Al Qur’an dan Tafsir



Lu’lu’ul Maknunah

Ketika berusia 20-an, Syeikh Abdul Malik bin Abdullah bersama teman
temannya pergi ke Aceh. Sesampainya di sana, mereka langsung belajar kepada
seorang ulama terkenal bernama Syeikh Abdul Rauf Singkel. Syeikh Abdul
Malik dikenal sebagai salah satu murid terbaik dari Syeikh Abdul Rauf.(Azra,
1994) Setelah belajar di Aceh selama hampir 10 tahun, gurunya menyuruh
Syeikh Abdul Malik bin Abdullah untuk melanjutkan studi ke Mekah dan
Madinah. Beliau berangkat ke Mekah sekitar tahun 1680-an, saat usianya 30-an.
Syeikh Abdul Malik adalah salah satu orang pertama dari Tanah Melayu yang
belajar di Mekah. Setelah kembali ke tanah air, beliau memberikan banyak
kontribusi bagi agama Islam, seperti halnya ulama-ulama besar lainnya.(Mohd
Yusoff et al., 2019)

2. Tok Kenali

Nama asli beliau adalah Muhammad Yusof, namun sering dikenal
dengan Tok Kenali, karena lahir di Kampung Kenali, Kubang Kerian, Malaysia
pada tahun 1868. Beliau terlahir dari keluarga yang sangat miskin, namun
religious. Ayahnya bernama Ahmad bin Abdul Samad, sedangkan ibunya
bernama Fatimah binti Mohammad Salleh.(Wardani & Mahfuz, 2022)

Setelah menyelesaikan pendidikannya di Kelantan, Tok Kenali
melanjutkan pendidikan ke Mekkah pada 1886 atas bantuan finansial dari
teman-temannya. Di Mekkah beliau berguru dengan Nik Mahmud Ismail dan
Syekh al-Fatani. Untuk menopang studinya, di samping menuntut ilmu, beliau
juga menjadi pengajar di Masjidil Haram. Setelah gurunya, Syekh al-Fatani
meninggal, beliau kembali ke Kelantan pada 1908 kemudian mulai mengajar
ilmu agama di Kampung Paya. Setelah dua tahun, namanya mulai dikenal oleh
masyarakat karena kedekatannya dengan Nik Mahmud Ismail yang diangkat
menjadi perdana menteri di Kelantan.

Di samping memiliki kaitan genealogi intelektual dengan guru-guru di
Mekkah, Tok Kenali disebut dipengaruhi juga oleh pembaharu Mesir, Syekh
Muhammad Abduh. Bahkan, beliau juga dipengaruhi oleh pemikiran
Muhammad Rasyid Ridha dan al-Maraghi. Beberapa tokoh Islam di Asia
Tenggara juga mempengaruhinya, yaitu Syekh Muhammad Arsyad al-Banjari,
Syekh Nawawi Banten, Dawud al-Fatani, Ahmad Khatib dari Minangkabau, dan
Wan Ahmad bin Muhammad Zain Mustafa Fatani.(Hussin et al., 2013)

Menurut hemat penulis, para mufassir di Malaysia memiliki hubungan
genealogi intelektual dengan beberapa mufassir di Indonesia. Dimulai pada
abad ke 16 dan ke-17, jaringan penafsir kedua wilayah ini dihubungkan oleh
Syekh Abdul Rauf Singkel. Dimana di antara muridnya yang terkenal adalah
Syekh Abdul Malik bin Abdullah, yang dikenal dengan Tok Pulau Manis. Tok
pulau Manislah yang mulai mengajarkan tafsir di berbagai kesempatan, seperti
di pondok dan masjid. Selain jaringan Syekh Abdul Rauf Singkel, juga
berkembang jaringan Tok Kenali yang dimulai pada abad ke-19 sampai abad ke-
20. Tok Kenali melahirkan generasi penulis tafsir yang terkenal, seperti
Muhammad Idris al-Marbawi, Haji Abdullah Abbas Nasution, Syekh Utsman

Al Ghaaziy Jurnal Ilmu Al Qur’an dan Tafsir | 93



Sejarah Kajian Al-Qur’an di Malaysia

Jalaluddin al-Kalantani, dan anaknya sendiri, Syekh Muhammad Salleh Tok
Kenali.

PENUTUP

Kajian ini menunjukkan bahwa perkembangan Al-Qur’an dan tafsir di
Malaysia tidak dapat dipahami semata-mata sebagai akumulasi karya atau
tokoh, melainkan sebagai proses historis-intelektual yang berlangsung secara
bertahap dan kontekstual. Sejak fase awal islamisasi, kajian Al-Qur'an di
Malaysia berkembang melalui tradisi lisan yang berpusat pada pengajaran Tok
Guru di pondok dan masjid. Tradisi ini menjadi fondasi utama transmisi
pengetahuan Al-Qur’an sebelum munculnya karya-karya tafsir dan terjemahan
dalam bentuk tulisan pada abad ke-20.

Peralihan dari tradisi lisan ke tradisi tulisan menandai fase penting dalam
perkembangan kajian tafsir di Malaysia. Meningkatnya literasi keagamaan dan
kebutuhan pedagogis masyarakat mendorong lahirnya berbagai karya tafsir dan
terjemahan Al-Qur’an dengan karakter yang relatif pragmatis dan edukatif. Hal
ini tercermin dari dominannya metode tafsir tahlili, disertai dengan kehadiran
tafsir ijmali, maudhui, karya terjemahan, serta pemaknaan harfiah yang
berfungsi sebagai sarana awal pemahaman Al-Qur’an. Pola ini memperlihatkan
bahwa orientasi utama tafsir di Malaysia lebih diarahkan pada kebutuhan
dakwah dan pendidikan umat dibandingkan pengembangan metodologi tafsir
yang bersifat teoritis.

Dengan demikian, kajian tafsir Al-Qur’an di Malaysia perlu ditempatkan
sebagai bagian integral dari dinamika keilmuan Islam Nusantara, bukan sebagai
fenomena periferal. Pendekatan sejarah intelektual yang digunakan dalam
penelitian ini diharapkan dapat membuka ruang bagi penelitian lanjutan yang
lebih kritis, baik dalam menelaah pergeseran metodologis tafsir, relasi tafsir
dengan konteks sosial-politik, maupun perbandingan lintas kawasan di Asia
Tenggara. Kajian semacam ini penting agar studi tafsir di Malaysia tidak
berhenti pada pemetaan deskriptif, tetapi bergerak menuju analisis yang lebih
reflektif dan teoritis.

94 | Al Ghaaziy Jurnal Ilmu Al Qur’an dan Tafsir



Lu’lu’ul Maknunah

DAFTAR PUSTAKA
Abdullah Ishak. (1995). Pendidikan Islam dan pengaruhnya di Malaysia. Dewan

Bahasa dan Pustaka.

Abu Bakar, S. (1989). Sheikh Abdul Malik bin Abdullah (Tok Pulau Manis).
Warisan: Jurnal Persatuan Sejarah Malaysia Cawangan Terengganu, 5.
Arjuna, K., & Munfarida, E. (2023). STUDI TERJEMAH AL QURAN KAWASAN
ASIA  TENGGARA.  Jurnal  Asy-Syukriyyah,  24(2), 120-142.

https://doi.org/10.36769/asy.v24i2.344

Azra, A. (1994). Jaringan Ulama Timur Tengah dengan Kepulauan Nusantara Abad
XVII dan XVIII. Penerbit Mizan.

Gusmian, 1. (2015). Dinamika Tafsir Al-Qur’an di Malaysia Pada Abad Ke-20 M.
IAIN Surakarta.

Hasan, M. A. K. (2021). Tren Kajian Al-Qur'An di International Islamic
University Malaysia (IITUM); Analisis Terhadap Karya Tesis. Al-Tadabbur:
Jurnal IImu Al-Qur’an dan Tafsir, 6(02), 339-360.
https://doi.org/10.30868/at.v6i02.1761

Hussin, H., Latifah, A., & Majid, L. (2013). EARLY DEVELOPMENT OF
QURANIC EXEGESIS IN MALAYSIA. International Journal of Asian and
Social Science, 2013, 1732-1744.

Ikbal, M. (2010). Metode Basmeih Dalam Menafsirkan Ayat Dalam Tafsir Pimpinan
Al-Rahman. UIN Sultan Syarif Kasim.

Mohd Yusoff, Z., Abdul Wahid, N., & Abdul Malik, M. H. (2019). Sumbangan
Syeikh Abdul Malik bin Abduulah dan Keturunannya dalam Pengajian
Pondok di Terengganu dan Kelantan. Journal Proceedings of the
International Conference on Islamic Civilization and Technology Management,
23.

Mustaffa Abdullah. (2011). Khazanah tafsir di Nusantara. Penerbit Universiti
Malaya.

Rohman, A. (2020). Perkembangan Islam dan Gerakan Politiknya di Malaysia.
JPW (Jurnal Politik Walisongo), 2(1), 27-36.
https://doi.org/10.21580/jpw.v2i1.3629

Wardani, W., & Mahfuz, T. W. (2022). Perkembangan Tafsir Al-Qur’an di Indonesia
dan Malaysia: Menelusuri Akar Historis dan Dinamika Kontemporer. Zahir
Publishing.

Yusoff, I. (1995). Perkembangan dan Penulisan Kitab-Kitab Tafsir di Malaysia.
Jurnal Islamiyyat, 16.

Zakaria, M. F. (2023). Perkembangan Amalan Terjemahan al-Quran di Malaysia:

Satu Kajian Konstrastif: The Development al-Quran Translation Practices

Al Ghaaziy Jurnal Ilmu Al Qur’an dan Tafsir | 95



Sejarah Kajian Al-Qur’an di Malaysia

in Malaysia: A Contrastive Study. Afaq Lughawiyyah, 1(1), 189-200.

https://journal.unisza.edu.my/afaqg/index.php/afaqlughawiyyah/article/v
iew/35

Zakirman, Z., & Bary, S. (2019). Geliat dan Keterpengaruhan Tafsir Alquran
dalam Dakwah di Malaysia. AL MUNIR : Jurnal Komunikasi Dan Penyiaran
Islam, (0), 49-58. https://doi.org/10.15548/amj-kpi.v2i1.489

96 | Al Ghaaziy Jurnal Ilmu Al Qur’an dan Tafsir



