
 

 Volume 2, No 1, 2026. Hal 68-81 
Al – Ghaaziy : Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir 

 

 Al Ghaaziy  Jurnal Ilmu Al Qur’an dan Tafsir | 68 

PENAFSIRAN AḤMAD MUṢṬAFĀ AL-MARĀGHĪ ATAS QS. 

AL-ḌUḤĀ: ANALISIS HERMENEUTIK TAFSIR MODERN 

BERBASIS PENDEKATAN ADABĪ–IJTIMAʿĪ 
 

Saptanadi Yudistira1, Muhamad Khabib Imdad2 
(1,2)Universitas Islam Negeri Sunan Gunung Djati, Bandung, Indonesia 

 

 
Diterima: 06-10-2025 Direvisi : 07-11-2025 Disetujui : 07-12-2025 Diterbitkan : 07-01-2026 

 

 
Abstract  

This study aims to analyze Aḥmad Muṣṭafā al-Marāghī’s interpretation of Sūrat al-Ḍuḥā and to examine 

its hermeneutical significance within the development of modern Qur’anic exegesis. The research focuses 

on the structure of interpretation, the hermeneutical approach employed, and the epistemological 

contribution of Tafsīr al-Marāghī. This study adopts a qualitative library-based method using content 

analysis of al-Marāghī’s commentary on Sūrat al-Ḍuḥā, supported by classical tafsīr works and reputable 

scholarly articles published over the last five years. The findings indicate that al-Marāghī interprets Sūrat 

al-Ḍuḥā as a pedagogical narrative that integrates psychological reassurance of the Prophet, spiritual 

affirmation, and social ethics. This interpretation reflects the adabī-ijtimaʿī paradigm, presenting the 

Qur’an as both a normative and transformative text. This study contributes to thematic tafsīr studies and 

offers a relevant framework for interpreting Makkan sūrahs in contemporary Qur’anic scholarship. 

 

Keywords : Tafsīr al-Marāghī; Sūrat al-Ḍuḥā; modern Qur’anic exegesis; adabī–ijtimaʿī; tafsīr 

hermeneutics.. 

 

Abstrak  

Penelitian ini bertujuan menganalisis penafsiran Aḥmad Muṣṭafā al-Marāghī terhadap QS. al-

Ḍuḥā serta menilai signifikansi hermeneutiknya dalam konteks perkembangan tafsir modern. 

Fokus penelitian diarahkan pada struktur penafsiran, pendekatan hermeneutik, dan kontribusi 

epistemologis Tafsīr al-Marāghī. Penelitian ini menggunakan metode kualitatif berbasis studi 

kepustakaan dengan teknik analisis isi terhadap penafsiran QS. al-Ḍuḥā dalam Tafsīr al-Marāghī, 

didukung oleh tafsir klasik dan artikel jurnal bereputasi lima tahun terakhir. Hasil penelitian 

menunjukkan bahwa al-Marāghī menafsirkan QS. al-Ḍuḥā sebagai narasi pedagogis yang 

mengintegrasikan penguatan psikologis Nabi, pesan spiritual, dan etika sosial secara terpadu. 

Penafsiran ini mencerminkan corak tafsir adabī-ijtimaʿi yang menempatkan al-Qur’an sebagai 

teks normatif sekaligus transformatif. Penelitian ini berkontribubsi dalam memperkaya studi 

tafsir tematik dan menawarkan model pembacaan ayat Makkiyyah yang relevan bagi 

pengembangan tafsir kontemporer. 

 

Kata Kunci : Tafsīr al-Marāghī; QS. al-Ḍuḥā; tafsir modern; adabī–ijtimaʿī; hermeneutika tafsir. 

  

 

Copyright (c) 2026 Saptanadi Yudistira1, Muhamad Khabib Imdad2 

🖂 Corresponding author : Muhamad Khabib Imdad*  

Email Address : emhabibiee.arrafaqy@gmail.com  

 

 

mailto:emhabibiee.arrafaqy@gmail.com


Penulis1, Penulis2, Penulis3 (Palatino Linotype italic size 10 rata kiri) 

 

 Al Ghaaziy  Jurnal Ilmu Al Qur’an dan Tafsir | 69 

PENDAHULUAN 

Perkembangan kajian tafsir pada abad ke-20 ditandai oleh menguatnya 

kecenderungan pembaruan hermeneutik yang bertujuan menjadikan al-Qur’an 

lebih komunikatif bagi masyarakat modern tanpa kehilangan otoritas teks 

wahyu. Arus pembaruan ini muncul sebagai respons terhadap perubahan sosial, 

politik, dan epistemologis di dunia Islam. Khususnya sejak meredupnya tradisi 

klasik sebagai otoritas keagamaan dan meningkatnya tuntutan agar ajaran Islam 

mampu menjawab problem modernitas seperti rasionalitas, keadilan sosial, dan 

kemajuan ilmu pengetahuan. Para mufasir reformis seperti Muḥammad ʿAbduh 

dan Rashīd Riḍā kemudian memperkenalkan paradigma tafsīr iṣlāḥī yang 

menekankan keterhubungan makna ayat dengan realitas sosial kontemporer, 

pembacaan rasional, dan penolakan terhadap riwayat-riwayat lemah, terutama 

Isra’iliyyāt(Ramon Harvey, 2021). 

Dalam perkembangannya, kecenderungan hermeneutik ini memberi 

landasan konseptual bagi generasi mufasir berikutnya untuk merumuskan 

model tafsir yang menonjolkan kejelasan bahasa, kesederhanaan struktur 

penafsiran, dan orientasi pedagogis, sehingga makna al-Qur’an dapat 

dihadirkan secara sistematis, relevan, dan fungsional tanpa mengurangi otoritas 

normatif teks suci. Melalui kerangka ini, tafsir abad ke-20 membangun jembatan 

antara teks dan konteks, seraya mempertahankan prinsip bahwa penyesuaian 

penafsiran dengan kebutuhan zaman tidak berarti mereduksi kesakralan wahyu, 

melainkan memperluas daya transformasi sosial al-Qur’an (Walid A. Saleh, 2018). 

Gerakan pembaruan tersebut kemudian mempengaruhi sejumlah mufasir 

generasi berikutnya, termasuk Aḥmad Muṣṭafā al-Marāghī (1883–1952), yang 

menempatkan relevansi sosial, kejelasan bahasa, dan kemudahan akses bagi 

pembaca sebagai prinsip utama tafsirnya. Sejumlah kajian kontemporer 

menegaskan bahwa Tafsīr al-Marāghī merupakan salah satu model tafsir 

modernis yang memadukan antara pendekatan bahasa (adabī), rasionalitas 

(ʿaqlī), dan orientasi pedagogis-sosial, sehingga dapat menjelaskan teks secara 

struktural dan aplikatif (Walid A. Saleh, 2018). 

Meski demikian, kajian akademik atas Tafsīr al-Marāghī selama ini masih 

didominasi oleh tema-tema umum, seperti biografi intelektual, manhaj 

penafsiran, dan perbandingan corak dengan Tafsīr al-Manār. Studi-studi 

tersebut penting, tetapi belum menyentuh analisis tematik mendalam terhadap 

penafsiran al-Marāghī atas surat-surat tertentu. Padahal model penafsiran satu 

surat secara fokus dapat memperlihatkan secara konkret bagaimana al-Marāghī 

mengoperasionalkan prinsip-prinsip metodologisnya. Kekosongan ini tampak 

dalam literatur mutakhir, misalnya pada studi Mustofa dkk. (2024) yang 

menguraikan manhaj al-Marāghī secara umum tetapi belum memerinci 

bagaimana metode tersebut bekerja pada analisis ayat atau surat tertentu 

(Muhamad Iqbal Mustofa, 2024). Demikian pula penelitian Supriadi (2022) maupun 

Fithrotin (2018) masih bertumpu pada penggambaran karakteristik tafsir, bukan 

analisis hermeneutik atas sebuah surah secara mendalam. 

Dalam ruang kosong itulah Surat al-Ḍuḥā (QS. 93) menjadi objek kajian 



PENAFSIRAN AḤMAD MUṢṬAFĀ AL-MARĀGHĪ ATAS QS. AL-ḌUḤĀ: ANALISIS 

HERMENEUTIK TAFSIR MODERN BERBASIS PENDEKATAN ADABĪ–IJTIMAʿĪ 

 

70 | Al Ghaaziy  Jurnal Ilmu Al Qur’an dan Tafsir 

yang signifikan. Surat ini merupakan salah satu surat Makkiyyah dengan 

muatan psikologis dan sosial yang amat kuat: ia meneguhkan psikologi kenabian 

setelah masa terhentinya wahyu (fatrat al-waḥy), mengafirmasi jaminan 

penyertaan ilahi, serta menutup dengan tiga perintah sosial, yakni memuliakan 

anak yatim, berlaku lembut kepada peminta, dan menyebarkan nikmat Tuhan. 

Karakter inilah yang menjadikan al-Ḍuḥā bukan hanya teks teologis, melainkan 

teks edukatif dan sosial. Al-Marāghī membaca surat ini sebagai narasi yang 

menyatukan pengalaman personal Nabi dengan amanat sosial, sehingga 

memunculkan pendekatan tafsir yang secara bersamaan psikologis, pedagogis, 

dan etis sosial. Pendekatan inilah yang membedakan Tafsīr al-Marāghī dari tafsir 

klasik yang umumnya menekankan aspek riwāyah atau analisis kebahasaan yang 

sangat teknis. 

Fokus penelitian ini adalah mengkaji secara menyeluruh cara Aḥmad 

Muṣṭafā al-Marāghī menafsirkan Surat al-Ḍuḥā dalam konteks tafsir modern. 

Kajian ini pertama-tama menguraikan struktur dan pola penafsirannya, 

termasuk langkah-langkah sistematis yang digunakan dalam menyusun makna 

ayat. Selanjutnya, penelitian menganalisis pendekatan hermeneutik al-Marāghī 

yang memadukan aspek kebahasaan, psikologi kenabian, dan etika sosial 

sebagai ciri corak adabī–ijtimaʿī. Akhirnya, penelitian menilai kontribusi 

epistemologis penafsirannya bagi pengembangan tafsir modern, khususnya 

dalam menegaskan relevansi dan rasionalitas pesan al-Qur’an bagi konteks 

sosial kontemporer. 

 
METODE PENELITIAN 

 Penelitian ini merupakan penelitian kualitatif dengan pendekatan studi 

kepustakaan (library research), yang bertujuan untuk mengkaji secara mendalam 

penafsiran Aḥmad Muṣṭafā al-Marāghī terhadap Surat al-Ḍuḥā dalam karyanya 

Tafsīr al-Marāghī. Penelitian kualitatif dipilih karena objek kajian berupa teks 

keagamaan yang menuntut pemahaman interpretatif, analitis, dan kontekstual, 

bukan pengukuran kuantitatif. Model penelitian ini lazim digunakan dalam 

studi tafsir karena memungkinkan peneliti menelusuri struktur makna, metode 

penafsiran, serta orientasi epistemologis seorang mufasir secara komprehensif. 

 Sumber data dalam penelitian ini dibedakan menjadi dua. Sumber data 

primer adalah kitab Tafsīr al-Marāghī karya Aḥmad Muṣṭafā al-Marāghī, dalam 

hal ini berfokus pada penafsiran Surat al-Ḍuḥā dalam Juz 30. Karya ini dipilih 

karena merupakan karya otoritatif yang merepresentasikan secara langsung 

pandangan metodologis dan hermeneutik al-Marāghī. Sumber data sekunder 

meliputi buku-buku dan artikel jurnal bereputasi yang membahas metodologi 

tafsir modern, corak adabī–ijtimaʿī, serta penelitian-penelitian sebelumnya 

tentang Tafsīr al-Marāghī, baik yang bersifat deskriptif maupun analitis. 

 Teknik pengumpulan data dilakukan melalui dokumentasi, yakni 

dengan membaca, menyeleksi, dan menginventarisasi data teks yang relevan 

dari sumber primer dan sekunder. Ayat-ayat QS. al-Ḍuḥā beserta penafsiran al-



Penulis1, Penulis2, Penulis3 (Palatino Linotype italic size 10 rata kiri) 

 

 Al Ghaaziy  Jurnal Ilmu Al Qur’an dan Tafsir | 71 

Marāghī dianalisis secara sistematis dengan memperhatikan struktur penyajian 

tafsir, penjelasan mufradāt, makna global (al-maʿnā al-jumalī), penggunaan asbāb 

al-nuzūl, serta penekanan pesan psikologis dan sosial. 

 Analisis data dalam penelitian ini menggunakan analisis isi (content 

analysis) dengan pendekatan deskriptif-analitis. Analisis isi digunakan untuk 

mengungkap pola, tema, dan kecenderungan metodologis dalam teks tafsir, 

sehingga makna yang terkandung di dalamnya dapat dipahami secara objektif 

dan sistematis. Dalam kerangka ini, penafsiran al-Marāghī atas QS. al-Ḍuḥā 

dianalisis dengan menelusuri relasi antara teks al-Qur’an, konteks historis 

turunnya ayat, dan konteks sosial-psikologis yang dibangun dalam penafsiran. 

 
LANDASAN TEORITIS 
 Penelitian ini berpijak pada kerangka teoritis tafsir modern yang 

berkembang pada akhir abad ke-19 hingga pertengahan abad ke-20, khususnya 

corak tafsir adabī–ijtimaʿī. Corak penafsiran ini muncul sebagai respons terhadap 

kebutuhan umat Islam untuk memahami al-Qur’an secara lebih kontekstual dan 

komunikatif, seiring dengan perubahan sosial, intelektual, dan politik dunia 

modern. Dalam kerangka ini, tafsir tidak hanya dipahami sebagai upaya 

menjelaskan makna literal ayat, tetapi juga sebagai sarana menghadirkan pesan 

moral, sosial, dan edukatif al-Qur’an agar relevan dengan realitas kehidupan 

masyarakat. 

 Secara konseptual, tafsir adabī–ijtimaʿī menekankan tiga aspek utama. 

Pertama, aspek kebahasaan (al-jānib al-lughawī), yaitu penjelasan makna ayat 

melalui analisis mufradāt, susunan kalimat, dan keindahan retorika bahasa al-

Qur’an dengan gaya yang sederhana dan mudah dipahami. Pendekatan 

kebahasaan ini tidak diarahkan pada perdebatan gramatikal yang rumit, 

melainkan pada pemahaman makna yang fungsional dan komunikatif. Kedua, 

aspek sosial (al-buʿd al-ijtimaʿī), yaitu penarikan pesan-pesan etis dan sosial dari 

ayat-ayat al-Qur’an untuk menjawab problem kemasyarakatan, seperti keadilan, 

kepedulian terhadap kaum lemah, dan pembinaan moral publik. Ketiga, aspek 

edukatif (al-buʿd al-tarbawī), yang memandang al-Qur’an sebagai sumber 

pembentukan karakter dan kesadaran spiritual manusia. 

 Dalam konteks hermeneutik, penelitian ini juga menggunakan prinsip 

dasar relasi teks dan konteks, yaitu pemahaman bahwa makna ayat al-Qur’an 

lahir dari dialog antara struktur linguistik teks, konteks historis turunnya ayat, 

dan horizon pembaca atau penafsir. Pendekatan ini memungkinkan penafsiran 

yang tetap berakar pada teks wahyu, namun terbuka terhadap pembacaan 

rasional dan kontekstual. Prinsip tersebut tampak jelas dalam tafsir modernis 

yang berusaha menolak pembacaan literalistik yang kaku tanpa jatuh pada 

relativisme makna. Dengan demikian, hermeneutik tafsir modern menempatkan 

al-Qur’an sebagai teks normatif yang memiliki daya transformasi sosial lintas 

zaman. 

 Kerangka teori ini secara khusus relevan untuk membaca Tafsīr al-

Marāghī, karena al-Marāghī secara konsisten mengintegrasikan analisis bahasa, 



PENAFSIRAN AḤMAD MUṢṬAFĀ AL-MARĀGHĪ ATAS QS. AL-ḌUḤĀ: ANALISIS 

HERMENEUTIK TAFSIR MODERN BERBASIS PENDEKATAN ADABĪ–IJTIMAʿĪ 

 

72 | Al Ghaaziy  Jurnal Ilmu Al Qur’an dan Tafsir 

pemaknaan rasional, dan orientasi sosial dalam penafsirannya. Ia memandang 

ayat-ayat al-Qur’an sebagai satu kesatuan makna yang tidak terlepas dari tujuan 

etik dan pedagogisnya. Dalam penafsiran surat-surat Makkiyyah, termasuk QS. 

al-Ḍuḥā, pendekatan ini semakin menonjol melalui penekanan pada dimensi 

psikologis kenabian, penguatan spiritual, dan perintah etika sosial sebagai 

implikasi praktis dari pesan wahyu. Oleh karena itu, kerangka tafsir adabī–

ijtimaʿī menjadi landasan teoritis utama dalam menganalisis struktur dan 

substansi penafsiran al-Marāghī. 

 Melalui kerangka teori ini, penelitian diarahkan untuk tidak hanya 

mendeskripsikan isi penafsiran al-Marāghī atas QS. al-Ḍuḥā, tetapi juga 

mengungkap logika epistemologis dan orientasi hermeneutik yang 

melandasinya. Dengan demikian, teori ini berfungsi sebagai alat analisis untuk 

menilai kontribusi Tafsīr al-Marāghī dalam pengembangan tafsir modern yang 

berorientasi pada relevansi, rasionalitas, dan etika sosial al-Qur’an. 

 
HASIL DAN PEMBAHASAN 
Biografi Aḥmad Muṣṭafā al-Marāghī  

Al-Maraghi bernama lengkap al-Syaikh Ahmad Musthafa bin Muhammad Abdul 

Mun’in al-Qadhi al-Maraghi, seorang mufasir, ahli fiqih. Al-Maraghi dilahirkan pada 

tanggal 1300 H/1883 M di kota Maraghah provinsi Suhaj, kira-kira 700 meter dari arah 

selatan kota kairo (Abdul Jalal, 1985). Menurut Abd al-Aziz al-Maraghi yang dikutip oleh 

Abd al-Jalal, kota Maraghah adalah ibukota kabupaten al-Maraghah yang terletak di tepi 

barat sungai Nil, berpenduduk 10.000 orang, dengan penghasilan utamanya gandum, 

kapas dan padi. 

Selain di kenal dengan kota penghasil gandum, kapas dan padi, kota Maraghah 

juga di kenal dengan kota ulama hal ini sebagaimana disebutkan dalam Mu’jam al-

Muallifin, syeikh Umar Ridha Kahhalah mencatat ada 13 tokoh yang menyandang nama 

al-Maraghi tetapi tidak memiliki hubungan dengan Ahmad Musthafa al-Maraghi. 

Mereka adalah ulama yang kompeten di berbagai bidang ilmu agama dan berasal dari 

kota Maraghah  
Al-Maraghi berasal dari keluarga ulama yang taat dan menguasai berbagai ilmu 

agama. Hal ini dapat dibuktikan bahwa 5 dari 8 orang putra laki-laki syeikh Musthafa al-

Maraghi (ayah al-Maraghi) adalah ulama besar yang cukup terkenal, yaitu: 

• Syeikh Muhammad Musthafa al-Maraghi yang pernah menjadi Syeikh al-Azhar 

dua periode: tahun 1928-1930 dan 1935-1945 

• Syeikh Ahmad Musthafa al-Maraghi, pengarang tafsir al-Maraghi 

• Syeikh And al-Aziz al-Maraghi, dekan fakultas Ushuluddin Universitas al-Azhar 

dan imam Raja Faruq  

• Syeikh ’Abd Allah Musthafa al-Maraghi, Inspektur umum pada Universitas al-

Azhar 

• Syeikh ’Abd al-Wafa Musthafa al-Maraghi, Sekertaris Badan Penelitian dan 

pengembangan Universitas al-Azhar 

Di samping itu terdapat 4 putra Ahmad Musthafa al-Maraghi yang menjadi 

hakim, yaitu 

• Dr. Aziz Ahmad Musthafa al-Maraghi menjadi hakim di Kairo 

• Dr. Hamid Ahmad Musthafa al-Maraghi, hakim dan penasihat menteri di 

kementrian kehakiman di Kairo 



Penulis1, Penulis2, Penulis3 (Palatino Linotype italic size 10 rata kiri) 

 

 Al Ghaaziy  Jurnal Ilmu Al Qur’an dan Tafsir | 73 

• Dr. Asim Ahmad Musthafa al-Maraghi, hakim di Kuwait dan pengadilan tinggi 

Kairo 

• Dr. Ahmad Midhat al-Maraghi, hakim di pengadilan tinggi Kiro dan wakil 

menteri kehakiman di Kairo. 

Jadi selain Ahmad Musthafa al-Maraghi, keturunannya yang menjadi ulama juga 

banyak, hal ini menunjukan bahwa keberhasilannya dalam mendidik puteranya menjadi 

ulama dan sarjana yang senantiasa mengabdikan dirinya kepada masyarakat. Bahkan 

menempati kedudukan yang penting dalam pemerintahan Mesir (M Khoirul Hadi, 2014). 

Ketika al-Maraghi menginjak usia sekolah, orangtuanya berinisiatif 

mendaftarkannya ke madrasah di desanya untuk mendalami al-Qur’an. Al-Maraghi 

memiliki kecerdasan yang tinggi sehingga pada usia 13 tahun ia menjadi hafidz al-

Qur’an. Di madrasah itu pula ia menamatkan pendidikan tingkat menengah.  

Titik puncak beliau dalam mengembara studi islam adalah ketika beliau 

mendapat anjuran dan perintah dari ayahnya untuk melanjutkan pendidikan ke 

Universitas al-Azhar tepatnya pada tahun 1314 H/1897 M. Di al-Azhar al-Maraghi 

belajar banyak cabang ilmu pengetahuan seperti Bahasa Arab, Balaghah, Tafsir, ilmu al-

Qur’an, Hadits, Ilmu Hadits, Ushul Fiqh, Akhlak, Ilmu Falak dan sebagainya. Selain itu 

juga ia merangkap kuliah di Dar al-’Ulum Kairo yang dulu merupakan perguruan tinggi 

tersendiri dan kini menjadi bagian dari Cairo University, ia berhasil menyelesaikan 

studinya di dua universitas tersebut pada tahun 1909. Ia memiliki banyak guru, diantara 

guru yang sangat berpengaruh dalam perjalanan keilmuannya adalah Muhammad Abduh, 

Muhammad Bukhit al-Mu’thi dan syeikh Muhammad Rifa’i al-Fayumi.  

Setelah lulus dari dua universitas bergengsi di Mesir tersebut, ia mengawali karir 

dengan menjadi utusan di sekolah menengah dan menjadi direktur di salah satu daerah 

tersebut, tepatnya di daerah Fayum kira-kira 300 KM di sebelah barat daya kota kairo. 

Dan pada tahun berikutnya tepatnya pada tahun 1916 ia diangkat menjadi dosen utusan 

universitas al-Azhar untuk mengajar ulum al-Sya’riyah di Universitas Ghirdun di Sudan. 

Selain mengajar ia juga aktif menulis buku, salah satu buku yang dihasilkan kala itu ialah 

Ulum al-Balaghah. 

Selanjutnya pada tahun 1920 ia kembali ke Kairo dan diangkat menjadi dosen 

Bahasa Arab dan Ulum al-Sya’riyyah di Dar al-Ulum sampai tahun 1940. Selain itu juga 

ia mengajar ilmu al-Balaghah dan sejarah kebudayaan islam di Fakultas Adab 

Universitas al-Azhar dan Dar al-Ulum, sekaligus menetap sampai akhir hayatnya di 

daerah Helwan, Ia berpulang ke Rahmatullah pada usia 69 tahun (1371 H/ 1952 M). 
1setelah wafat, namanya diabadikan menjadi sebuah jalan kota itu, syari’ al-Maraghi. 

Ia merupakan ulama yang sangat produktif, terlihat dari berbagai karya yang ia 

lahirkan. Karya terbesarmya adalah tafsir al-Maraghi yang terdiri dari 30 juz lengkap, 

sedangkan karya lainnya ulum al-Balaghah, Hidayah al-Thalib, Tahdzib al-Taudhih, 

Buhuts wa Ara’, Tarikh Ulum al-Balaghah wa Ta’rif bi Rijaliha, Mursyid al-Thulab, al-

Mu’jaz fi al-Adab al-Arabi, al-Mu’jaz fi Ulum al-Ushul, al-Diniyat wa al-Akhlaq, al-

Hisbah fi al-Islam dan masih banyak lagi. 

 

 

 

Karakteristik Tafsir Al-Maraghi 

 Tafsir al-Maraghi adalah salah satu dari karya-karya al-Maraghi yang paling 

besar dan fenomenal. Karyanya  itu menjadi  salah  satu  kitab  tafsir  modern yang  

berorientasi  sosial,  budaya,  dan  kemasyarakatan. Yaitu  suatu  penafsiran  yang 

menitikberatkan  penjelasan  al-Qur’an  pada  segi-segi  ketelitian  redaksionalnya, 

kemudian menyusun kandungan ayatnya untuk memberikan kepada suatu petunjuk 

 
  



PENAFSIRAN AḤMAD MUṢṬAFĀ AL-MARĀGHĪ ATAS QS. AL-ḌUḤĀ: ANALISIS 

HERMENEUTIK TAFSIR MODERN BERBASIS PENDEKATAN ADABĪ–IJTIMAʿĪ 

 

74 | Al Ghaaziy  Jurnal Ilmu Al Qur’an dan Tafsir 

dalam  kehidupan,  kemudian  merangkaikan  pengertian  ayat  dengan  hukum-hukum 

alam yang berlaku dalam masyarakat dan perkembangan dunia. Banyak  ahli  tafsir  yang  

melihat  percikan-percikan Tafsir  al-Manar yang disusun  oleh  dua  ulama  besar  awal 

abad  dua  puluh  tersebut  dalamTafsir al-Maraghi,  terutama  dari  sisi  modernitas  

pemikirannya.Yakni  yang  menghubungkan ajaran-ajaran  agama  dengan  kehidupan  

modern,  dan  membuktikan  bahwa  Islam sama  sekali  tidak  bertentangan  dengan  

peradaban,  kehidupan  modern serta  apa yang bernama kemajuan.  

1. Motivasi Syeikh Ahmad al-Maraghi dalam menulis tafsirnya  

 Tafsir al-Maraghi merupakan karya besar dari hasil jerih payah dan keuletan sang 

penulis dalam menyusunnya selama kurang lebih 10 tahun, yakni dari tahun 1940-1950  

M. Tafsir al-Maraghi pertama kali diterbitkan pada tahun 1951 di Kairo, Mesir.  Menurut  

sebuah  sumber,  ketika al-Maraghi menulis  tafsirnya, dia hanya beristirahat selama 

empat jam sehari. Dalam 20 jam yang tersisa, ia menggunakannya untuk mengajar dan  

menulis. Ketika malam telah bergeser pada paruh terakhir kira-kira pukul 03.00, al-

Maraghi memulai aktivitasnya dengan shalat tahajud dan hajat. Dia memanjatkan do’a 

untuk memohon petunjuk  Allah. Setelah menjalankan Qiyam al-Lail, dia kemudian  

menulis tafsir, ayat demi  ayat. Pekerjaan itu diistirahatkan ketika berangkat kerja. Pulang 

kerja, dia tidak langsung  melepas lelah sebagaimana orang lain. aktivitas tulis-

menulisnya yang terhenti, dilanjutkan  Kadang-kadang sampai tengah malam. 

 Dalam muqiddimah tafsirnya disebutkan bahwa yang melatarbelakangi dan 

menjadi motivasi al-Maraghi ingin menulis tafsir dipengaruhi karena dua faktor, yakni: 

a. Faktor eksternal. 

 Beliau banyak menerima pertanyaan-pertanyaan dari masyarakat yang 

berkisar pada masalah tafsir apakah yang paling mudah difahami dan paling 

bermanfaat bagi para pembacanya serta dapat dipelajari dalam masa yang singkat, 

Mendengar pertanyaan-pertanyaan tersebut, al-Maraghi agak kesulitan memberikan 

jawaban. Masalahnya, menurut analisa al-Maraghi, meskipun kitab-kitab tafsir 

tersebut bermanfaat karena telah menyingkap persoalan-persoalan agama dan 

macam-macam kesulitan yang sulit dan tidak mudah dipahami, namun kebanyakan 

kitab tafsir itu telah banyak dibumbui dengan menggunakan istilah-istilah ilmu lain, 

seperti ilmu balaghah, nahwu, sharaf, fiqih, tauhid san ilmu-ilmu lainnya, yang 

semuanya justru menjadi penghambat bagi pemahaman al-Qur’an secara benar bagi 

para pembaca. Selain itu ada pula kitab tafsir pada saat itu sudah dilengkapi dengan 

penafsiran-penafsiran atau sudah menggunakan analisa-analisa ilmiah yang mana 

ilmu ini (analisa ilmiah) hanya berlaku untuk seketika (reatif), karena dengan 

berlalunya waktu, sudah tentu situasi tersebut akan berubah pula, sedangkan al-

Qur’an tidak berlaku hanya untuk zaman-zaman tertentu, tetapi al-Qur’an berlaku 

sepanjang zaman. 

b. Faktor Internal 

 Faktor ini berasal dari diri al-Maraghi sendiri yaitu bahwa beliau telah  

mempunyai   cita-cita   untuk   menjadi obor pengetahuan Islam terutama di bidang 

ilmu tafsir,  untuk itu beliau  merasa  berkewajiban untuk mengembangkanm ilmu 

yang sudah dimilikinya. Barangkat dari kenyataan  tersebut,  maka  al-Maraghi  yang 

sudah berkecimpung  dalam bidang  bahasa  arab  selama setegah abad lebih, baik 

belajar maupun mengajar,  merasa  terpanggil  untuk  menyusun  suatu  kitab tafsir  

dengan metode  penulisan  yang  sistematis,  bahasa  yang  simple  dan efektif, serta 

mudah untuk difahami Muhammad Safar Gani, 2024). 

2. Corak tafsir 
 Tafsir al-Maraghi ditulis memakai metode tahlili berdasarkan tartib mushafi. 

dengan corak adabi al-Ijtima’i. M. Quraisy Syihab menyatakan bahwa al-Maraghi dalam 



Penulis1, Penulis2, Penulis3 (Palatino Linotype italic size 10 rata kiri) 

 

 Al Ghaaziy  Jurnal Ilmu Al Qur’an dan Tafsir | 75 

penafsiran al-Qur’an mengikuti corak yang digagas oeleh Muhammad Abduh yaitu 

Adabi al-Ijtima’i. Sebagaimana juga diungkapkan oleh Muhammad Husain al-Dzahabi 

bahwa tafsir al-Maraghi mempunyai corak yang sama dengan tafsir al-Manar karya 

Muhammad Abduh dan Rasyid Ridha, Tafsir al-Qur’an al-Karim karya Mahmud Syaltut, 

Tafsir al-Wadhih Muhammad Mahmud Hijazi, sehingga corak seperti itu mudah 

dipahami dan sangat cocok dengan kondisi umat dan pemikiran modern, yaitu 

menggunakan bahasa yang lugas dan tidak berbelit-belit.  

 
Sumber dan Langkah Penafsiran Tafsir al-Maraghi 

 Dalam sumber penafsirannya al-Maraghi lebih dominan memakai sumber bi al-

Ra’yi, walaupun ditemukan beberapa ayat al-Qur’an dan riwayat hadits sebagai penjelas 

ayat. Menurut beliau bahwa di zaman kontemporer ini sudah tidak cocok untuk 

menafsirkan dengan sumber bi al-Ma’tsur saja, dikarenakan tidak semua riwayat asa 

yang membahas kasur-kasus kontemporer, ayat al-Qur’an dan riwayat dapat dipakai 

sebagai pedoman untuk berijtihad. Belum lagi semakin majunya ilmu pengetahuan 

modern menjadikan ulama sering melakukan ijtihad untuk masalah-masalah yang 

muncul. 

 Adapun tafsir-tafsir yang dijadikan sumber ruukan penafsiran tafsir al-Maraghi, 

telah ia sebutkan dalam muqaddimahnya, yakni Tafsir al-Baidhawi, Tafsir al-Kasyaf ‘an 

Haqaiq al-Tanzil karya Abu al-Qasim Jaar Allah al-Jamakhsyari, Hasyiah Syaraf al-

Din bin Muhammad al-Thibi atas tafsir al-Kasyaf, Tafsir Anwar al-Tanzil karya al-

Qadhi Nashir al-Din Abd Allah bin Umar al-Baidhawi, Tafsir al-Raghib al-Ashfahani, 

Tafsir al-Basith karya imam al-Wahidi, Tafsir Mafatih al-Ghaib karya Imam Fakhr al-

Din al-Razi, Tafsir al-Baghawi, Gharaib al-Qur’an karya Nidzam al-Din al-Hasan bin 

Muhammad al-Kumi, Tafsir al-Qur’an al-’Adzim karya Abu al-Fida Ismail bin Katsir, 

Tafsir al-Bahr al-Muhith karya Atsir al-Din Abi Hayan Muhammad bin Yusuf al-

Andalusi, Nadzm al-Durar fi Tanasub al-Aaayi wa al-Suwar karya Burhan al-Di Ibrahim 

bin Umar al-Baqqa’i, Tafsir Abi Muslim al-Ashfahani, Tafsir al-Qadhi Abi Bakr al-

Baqalani, Tafsir al-Khathib al-Syarbini yang diberi nama al-Siraj al-Munir, Tafsir Ruh 

al-Ma;ani karya imam al-Alusi, Tafsir al-Manar karya Sayyid Muhammad Rasyid Ridha 

yang ditulis dari hasil kajian al-Ustadz al-Imam Muhammad Abduh, Tafsir al-Jawahir 

karya al-Ustadz Thanthawi Jauhari, Sirah Ibnu Hisyam, Syarah hadits bukhari karya 

ibnu Hajar, Syarah hadits bukhari karya al-’Aini, Lisan al-Arab karya ibn al-Mundzir, 

Syarah al-Qamus karya al-Fairuzabadi, Asas al-Balaghah karya al-Zamarkhsyari, Al-

Ahadits al-Mukhtarah karya al-Dhiya’ al-Maqdisi, Thabaqaat al-Syafi’iyyah karya al-

Subki, Al-Jawazir karya ibnu al-Hajar, A’lam al-Muqi’in karya ibn al-Taimiyah, Al-

Itqan fi Ulum al-Qur’an karya imam al-Suyuthi, dan Muqaddimah ibnu al-Khaldun. 

 Adapun dalam uraian penafsirannya, Syeikh Ahmad Musthafa al-Maraghi 

menempuh beberap langkah penulisan sebagaimana berikut: 

1. Dzikr al-Ayaat fi shadr al-Bahts, yakni memuali pada setiap bahasan dalam tafsir al-

Maraghi dengan satu atau dua lebih ayat-ayat al-Qur’an yang disusun sedemikian 

rupa hingga memberikan pengertian yang menyatu. 

2. Syar al-Mufradaat, yakni menjelaskan kosa kata yang dimaksud dari segi bahasa. 

Hal ini dilakukan jika terdapat kata-kata yang kemungkinan kurang dipahami oleh 

para pembaca. Dalam hal ini nampaknya al-Maraghi berpatokan pada ungkapan 

imam al-Maliki yang diriwayatkan oleh imam al-Baihaqi yang berbunyi” seseorang 

yang tidak mengerti tentang bahasa arab, jika diperbolehkan untuk menafsirkan al-

Qur’an maka ia akan menjadi contoh yang jelek saja”.  

3. Al-Ma’na al-Jumal li al-Ayaat, yakni menyajikan makna ayat-ayat secara ijmal 

dengan maksud memberikan pengertian ayat-ayat diatasnya secara global. Sehingga 



PENAFSIRAN AḤMAD MUṢṬAFĀ AL-MARĀGHĪ ATAS QS. AL-ḌUḤĀ: ANALISIS 

HERMENEUTIK TAFSIR MODERN BERBASIS PENDEKATAN ADABĪ–IJTIMAʿĪ 

 

76 | Al Ghaaziy  Jurnal Ilmu Al Qur’an dan Tafsir 

sebelum memasuki pengertian tafsir yang menjadi topik utama para pembaca terlebih 

dahulu mengetahui makna ayat-ayat secara ijmal.  

4. Asbab al-Nuzul, yakni dengan menampilkan asbab al-Nuzul berdasarkan riwayat 

yang shahih yang sering dijadikan pegangan oleh para ahli tafsir, dan al-Maraghi 

selalu melakukan kontektualisasi ayat dengan melihat asbab al-Nuzulnya. 

5. Al-I’raadh ’an dzikr Musthalahaat al-Ulum, maksudnya ialah mengenyampingkan 

istilah-istilah yang berkaitan dengan ilmu pengetahuan seperti nahwu, sharaf, 

balaghah dan lain sebagainya walaupun masuknya ilmu-ilmu tersebut didalam tafsir 

sudah terbiasa di kalangan mufasir terdahulu. Dengan masuknya ilmu-ilmu tersebut 

justru menjadi penghambat bagi para pembaca dalam mempelajari tafsir. Para 

pembaca masih juga menjumpai persoalan-persoalan pelik yang sulit dimengerti 

dalam kitab-kitab tafsir. Pembahasan terhadap ilmu-ilmu tersebut mempunyai bidang 

tersendiri dan sebaiknya tidak dicampur dalam tafsir al-Qur’an, meski ilmu-ilmu 

tersebut sangat penting dan harus dikuasai oleh seorang mufasir.  

6. Uslub al-Mufassirin, yakni menjelaskan bahwa setiap kitab tafsir mencerminkan 

karakteristik zamannya, dan karena setiap zaman memiliki kekhususan dalam akhlak, 

kebiasaan, dan cara berpikir masyarakatnya, maka para mufassir memiliki tanggung 

jawab untuk menyajikan tafsir yang relevan dan mudah dipahami oleh pembaca 

kontemporer. Dalam menyusun tafsirnya, Al-Maraghi mengadopsi pendekatan 

komprehensif dengan menelaah berbagai pendapat ulama terdahulu mulai dari 

Tabiin, Tabi'ut Tabiin, hingga para pemikir, filosof, dan cendekiawan Muslim klasik, 

serta menampilkan berbagai perspektif ilmu pengetahuan dalam setiap pembahasan 

agar tafsirnya tidak hanya bersifat tekstual tetapi juga kontekstual, dapat menjawab 

kebutuhan intelektual pembaca modern, dengan tetap menjaga otoritas Kitabullah 

dan membedakan dengan jelas antara yang pasti (qath'i) dengan yang mungkin 

(zhanni) dalam penafsiran. 

7. Mayyizah al-‘Ashr al-Hadir fi Wasail al-Tafahum, maksudnya ialah menekankan 

bahwa tafsirnya ditulis dengan pendekatan yang sesuai dengan zaman modern. Ia 

tidak menggunakan metode ta'wil yang berbelit-belit dan panjang lebar seperti tafsir-

tafsir klasik, melainkan pendekatan yang lebih langsung dan mudah dipahami oleh 

pembaca kontemporer. Ia menghindari pembahasan panjang tentang perbedaan 

pendapat para mufassir dari berbagai mazhab yang dapat membingungkan pembaca. 

Fokusnya adalah pada pemahaman inti makna ayat. 

8. Tamhish Riwayat Kutub al-Tafsir, yakni dengan menjelaskan bahwa banyak tafsir 

klasik memuat riwayat-riwayat dari Ahli Kitab (Yahudi dan Nasrani) yang dikenal 

sebagai Isra'iliyyat, yang masuk ke dalam tradisi tafsir Islam karena bangsa Arab 

awal yang “ummi” (belum memiliki tradisi keilmuan kuat) sering bertanya kepada 

mereka tentang kisah-kisah umat terdahulu yang disebutkan dalam Al-Qur'an. 

Namun, riwayat-riwayat ini banyak yang tidak dapat dipercaya, tercampur antara 

yang benar dan salah, bahkan sering bertentangan dengan fakta sejarah, seperti 

berbagai versi cerita tentang piramida Mesir yang tidak masuk akal. Oleh karena itu, 

dalam tafsirnya, al-Maraghi memilih untuk menghapus riwayat-riwayat lemah 

tersebut dan hanya menyebutkan yang rasional serta didukung dalil kuat, 

menghindari cerita-cerita tanpa dasar yang jelas, sehingga tafsirnya lebih ilmiah dan 

dapat dipertanggungjawabkan sesuai dengan semangat pembaruan Islam modern. 

9. Adad Ajza’ Hadza al-Tafsir, yakni menjelaskan struktur organisasi tafsirnya yang 

terdiri dari 30 juz, di mana setiap juz al-Qur'an memiliki satu juz tafsir tersendiri. 

Tujuan pembagian ini sangat praktis: agar memudahkan pembaca untuk membawa 

dan menggunakannya dalam berbagai situasi, baik saat bepergian maupun dalam 

kehidupan sehari-hari, serta agar sesuai dengan format mushaf modern yang juga 

terbagi dalam 30 juz. al-Maraghi menyebutkan bahwa ia berencana mulai 



Penulis1, Penulis2, Penulis3 (Palatino Linotype italic size 10 rata kiri) 

 

 Al Ghaaziy  Jurnal Ilmu Al Qur’an dan Tafsir | 77 

menerbitkan tafsir ini pada awal Muharram tahun 1365 Hijriah. Ia menutup 

muqaddimah dengan doa agar karyanya ini dilakukan dengan ikhlas semata-mata 

karena Allah, bermanfaat bagi Islam dan kaum Muslimin, serta menjadi kontribusi 

untuk kebaikan agama dan pelayanan terhadap Kitab Suci Al-Qur'an. Pendekatan ini 

menunjukkan kepedulian al-Maraghi terhadap kepraktisan dan aksesibilitas tafsirnya 

bagi masyarakat luas, bukan hanya kalangan elit ulama. 

 

Penafsiran Aḥmad Muṣṭafā al-Marāghī atas QS. al-Ḍuḥā 

 Dalam menafsirkan Surat al-Ḍuḥā, Aḥmad Muṣṭafā al-Marāghī memulai dengan 

menjelaskan identitas surat secara ringkas dan sistematis. Ia menegaskan bahwa Surat al-

Ḍuḥā merupakan surat Makkiyyah yang terdiri atas sebelas ayat dan diturunkan setelah 

Surat al-Fajr. Penegasan ini penting karena konteks Makkiyyah menandai kuatnya 

dimensi psikologis dan spiritual dalam pesan ayat-ayatnya. Al-Marāghī juga 

mengemukakan munāsabah surat ini dengan Surat al-Layl, khususnya ayat yang 

menegaskan keselamatan bagi orang-orang bertakwa dari neraka (QS. al-Layl [92]: 17). 

Jika dalam surat sebelumnya Allah menjanjikan keselamatan bagi golongan bertakwa 

secara umum, maka dalam Surat al-Ḍuḥā Allah secara khusus menghibur dan 

meneguhkan pemimpin mereka, yakni Nabi Muḥammad saw., dengan jaminan 

penyertaan dan kasih sayang ilahi. 

 Selanjutnya, Al-Marāghī membagi Surat al-Ḍuḥā ke dalam dua unit tematik 

utama. Pembagian ini menunjukkan pendekatan struktural yang khas dalam tafsirnya, 

yakni mengelompokkan ayat berdasarkan kesatuan makna dan pesan. 

1. Ayat 1-5: Peneguhan Psikologis dan Jaminan Ilahi 

حٰىۙ   سَجٰىۙ    ۝١وَالضُّ اِذاَ  قَلٰىۗ  مَا    ۝٢وَالَّيْلِ  وَمَا  رَبُّكَ  الْْوُْلٰىۗ   ۝٣وَدَّعَكَ  مِنَ  لَّكَ  خَيْرٌ  خِرَةُ  وَلسََوْفَ    ۝٤ وَللَْْٰ

   ۝٥يعُْطِيْكَ رَبُّكَ فتَرَْضٰىۗ 

  Pada klasifikasi ayat ini, al-Marāghī memulai penafsiran dengan syarḥ al-

mufradāt untuk memperjelas makna kata-kata kunci. Kata al-ḍuḥā dimaknai sebagai 

waktu pagi ketika cahaya matahari menyebar dan kehidupan mulai bergerak, 

sementara sajā dipahami sebagai keadaan malam yang tenang dan sunyi. Ungkapan 

mā waddaʿaka rabbuka wa mā qalā ditegaskan sebagai penolakan tegas atas 

anggapan bahwa Allah meninggalkan atau membenci Rasul-Nya, di mana qalā 

bermakna kebencian yang mendalam dan kemurkaan. 

  Dalam al-maʿnā al-jumalī, al-Marāghī mengaitkan ayat-ayat ini dengan 

peristiwa fatrat al-waḥy, yaitu terhentinya wahyu untuk sementara waktu, yang 

menimbulkan kesedihan mendalam dalam diri Nabi saw. Kesedihan tersebut muncul 

dari kekhawatiran bahwa terhentinya wahyu merupakan tanda kemurkaan Allah, 

terlebih setelah beliau merasakan kedekatan spiritual yang intens dengan wahyu. Al-

Marāghī menggambarkan kondisi ini sebagai fase psikologis yang sangat manusiawi, 

karena Nabi saw. menyadari bahwa keutamaannya di atas manusia lain terletak pada 

amanah wahyu yang diterimanya. 

  Turunnya Surat al-Ḍuḥā, menurut al-Marāghī, merupakan bentuk penghiburan 

ilahi yang paling lembut dan mendalam. Sumpah Allah dengan waktu ḍuḥā dan 

malam yang sunyi mengandung pesan simbolik bahwa sebagaimana terang dan gelap 

silih berganti, demikian pula fase ujian dan anugerah dalam kehidupan kenabian. 

Penegasan wa lal-ākhiratu khayrun laka mina al-ūlā dimaknai bukan hanya sebagai 

keutamaan akhirat atas dunia, tetapi juga sebagai jaminan bahwa setiap fase 

kehidupan Nabi saw. akan terus meningkat dalam kemuliaan dan kedekatan dengan 

Allah. 

  Janji ilahi dalam ayat wa la-sawfa yuʿṭīka rabbuka fa-tarḍā dipahami al-Marāghī 



PENAFSIRAN AḤMAD MUṢṬAFĀ AL-MARĀGHĪ ATAS QS. AL-ḌUḤĀ: ANALISIS 

HERMENEUTIK TAFSIR MODERN BERBASIS PENDEKATAN ADABĪ–IJTIMAʿĪ 

 

78 | Al Ghaaziy  Jurnal Ilmu Al Qur’an dan Tafsir 

sebagai kepastian bahwa Allah akan terus melimpahkan nikmat-Nya kepada 

Rasulullah saw., baik berupa kelanjutan wahyu, kemenangan dakwah, maupun 

kedudukan agung di dunia dan akhirat. Janji ini menjadi puncak penguatan psikologis 

yang meneguhkan jiwa Nabi dalam menghadapi beban risalah. 

2. Ayat 6-11: Rekam Jejak Nikmat Ilahi dan Tuntutan Etika Sosial 

ا يَجِدكَْ  الََمْ    ۝٨وَوَجَدكََ عَاۤىِٕلْا فَاغَْنٰىۗ    ۝٧وَوَجَدكََ ضَاۤلْا فهََدٰىۖ   ا الْيتَِيْمَ فلََْ تقَْهَرْۗ    ۝٦ فَاٰوٰىۖ  يَتيِْما ا    ۝٩فَامََّ وَامََّ

  ۝١٠ السَّاۤىِٕلَ فلََْ تنَْهَرْ 
ْ
ثْ ا بِنعِْمَةِ رَب كَِ فَحَد ِ  ۝١١ وَامََّ

 Pada ayat 6–11, al-Marāghī mengalihkan fokus penafsiran dari penghiburan 

psikologis menuju penegasan etika sosial. Melalui pendekatan historis-reflektif, Allah 

mengingatkan Nabi saw. akan tiga nikmat fundamental yang telah dianugerahkan 

kepadanya sebelum masa kerasulan, yakni perlindungan dalam keadaan yatim, 

petunjuk setelah kebingungan, dan kecukupan setelah kefakiran. Istilah ḍāllan fa-hadā 

ditafsirkan bukan sebagai kesesatan akidah, melainkan ketidaktahuan terhadap syariat 

dan kebingungan eksistensial di tengah rusaknya tatanan keagamaan masyarakat 

Makkah. 

 Al-Marāghī menguraikan secara naratif bagaimana Allah memelihara Nabi saw. 

sejak kecil, mulai dari asuhan kakeknya ʿAbd al-Muṭṭalib hingga pamannya Abū 

Ṭālib, serta menjaga beliau dari pengaruh moral jahiliyah. Perlindungan ilahi ini 

dipandang sebagai bagian dari persiapan spiritual dan moral untuk memikul amanah 

kenabian. Demikian pula kecukupan ekonomi Nabi saw. dipahami sebagai hasil dari 

usaha perdagangan dan pernikahannya dengan Khadījah, yang semuanya berada 

dalam kerangka karunia Allah. 

 Setelah mengingatkan nikmat-nikmat tersebut, Allah menurunkan tuntutan etika 

sosial yang bersifat normatif dan aplikatif: larangan menindas anak yatim, larangan 

menghardik orang yang meminta, dan perintah untuk menampakkan nikmat Allah 

dalam bentuk syukur dan kedermawanan. Al-Marāghī menekankan bahwa perintah 

ini tidak hanya bersifat individual, tetapi juga bertujuan membangun masyarakat yang 

berlandaskan kasih sayang, solidaritas, dan tanggung jawab sosial. Dengan demikian, 

Surat al-Ḍuḥā menurut al-Marāghī menyatukan dimensi spiritual, psikologis, dan 

sosial secara integral. 

Analisis Kritis: Signifikansi Hermeneutik Penafsiran al-Marāghī atas QS. al-Ḍuḥā 

 Penafsiran Aḥmad Muṣṭafā al-Marāghī atas QS. al-Ḍuḥā menunjukkan 

signifikansi hermeneutik yang kuat ketika dibandingkan dengan tafsir klasik maupun 

modern. Secara metodologis, al-Marāghī tidak menempatkan ayat-ayat al-Ḍuḥā semata 

sebagai laporan historis tentang fatrat al-waḥy, tetapi sebagai teks pedagogis yang 

berfungsi meneguhkan jiwa Nabi dan, secara implisit, membentuk kesadaran etis umat. 

Di sinilah letak perbedaan mendasar dengan tafsir klasik seperti karya al-Ṭabarī dan Ibn 

Kathīr, yang meskipun kaya dengan riwayat, cenderung berhenti pada penjelasan sebab 

turun ayat dan penguatan akidah tanpa eksplorasi psikologis yang mendalam. 

 Dalam Tafsīr al-Ṭabarī, QS. al-Ḍuḥā terutama dipahami sebagai bantahan atas 

klaim kaum musyrik bahwa Allah telah meninggalkan Nabi Muhammad saw., dengan 

penekanan utama pada aspek sumpah ilahi dan keabsahan kenabian (Abū Jaʿfar Al-

Ṭabarī, 2000). Ibn Kathīr juga mengikuti pola serupa dengan memperkuat riwayat-

riwayat tentang terhentinya wahyu dan makna literal ayat, namun relatif minim dalam 

mengelaborasi dimensi psikologis Nabi sebagai manusia yang mengalami kegelisahan 

eksistensial. Al-Marāghī, sebaliknya, secara eksplisit menempatkan pengalaman batin 

Nabi sebagai kunci pemaknaan ayat, sehingga teks al-Qur’an tampil sebagai respons ilahi 

terhadap kondisi psikologis manusiawi Rasul. 



Penulis1, Penulis2, Penulis3 (Palatino Linotype italic size 10 rata kiri) 

 

 Al Ghaaziy  Jurnal Ilmu Al Qur’an dan Tafsir | 79 

 Dari perspektif hermeneutik modern, pendekatan al-Marāghī memperlihatkan 

integrasi antara teks, konteks historis, dan horizon pembaca. Penjelasannya tentang wa 

lal-ākhiratu khayrun laka mina al-ūlā tidak hanya dibatasi pada keutamaan akhirat atas 

dunia, sebagaimana lazim dalam tafsir klasik, tetapi diperluas menjadi prinsip 

progresivitas hidup kenabian, bahwa setiap fase kehidupan Rasul adalah peningkatan 

kualitas spiritual dan sosial. Tafsir semacam ini menunjukkan adanya kesadaran 

temporal dalam memahami ayat, yakni bahwa wahyu berbicara dalam dinamika waktu, 

bukan dalam kerangka statis. 

 Jika dibandingkan dengan tafsir modern lain seperti Tafsīr al-Manār karya Rashīd 

Riḍā, terdapat titik temu sekaligus perbedaan penekanan. Al-Manār menafsirkan QS. al-

Ḍuḥā dengan orientasi reformisme sosial dan rasionalitas, tetapi lebih menonjolkan 

aspek polemik terhadap tahayul dan kemunduran umat. Al-Marāghī justru memilih 

pendekatan yang lebih pedagogis dan empatik, dengan menjadikan ketenangan jiwa dan 

pembinaan moral sebagai poros utama penafsiran. Pendekatan ini memperlihatkan 

bahwa tafsir modern tidak harus selalu bersifat polemis, melainkan dapat bersifat 

terapeutik dan edukatif. 

 Signifikansi hermeneutik al-Marāghī juga tampak pada cara ia mengaitkan 

nikmat-nikmat personal Nabi saw (yatim, kebingungan, kefakiran) dengan tuntutan etika 

sosial universal. Ayat-ayat 6-11 tidak dipahami sebagai narasi biografis belaka, 

melainkan sebagai dasar normatif bagi pembentukan masyarakat berlandaskan kasih 

sayang dan solidaritas. Dalam hal ini, al-Marāghī lebih progresif dibanding tafsir klasik 

yang cenderung memisahkan antara kisah kenabian dan implikasi sosialnya.  Pendekatan 

ini sejalan dengan temuan penelitian mutakhir yang menilai Tafsīr al-Marāghī sebagai 

representasi tafsir adabī–ijtimaʿī yang berhasil menjembatani spiritualitas individual dan 

etika sosial. 

 Adapun dari sudut pandang studi tafsir kontemporer, penafsiran al-Marāghī atas 

QS. al-Ḍuḥā berkontribusi pada pengembangan hermeneutik Qur’ani yang berorientasi 

pada relevansi dan transformasi sosial. Tafsir ini menunjukkan bahwa ayat-ayat 

Makkiyyah tidak hanya berfungsi sebagai penguatan akidah awal, tetapi juga sebagai 

fondasi psikologi dakwah dan etika kemanusiaan. Dengan demikian, signifikansi 

hermeneutik al-Marāghī terletak pada kemampuannya menghadirkan al-Qur’an sebagai 

teks yang menyapa manusia secara emosional, rasional, dan sosial sekaligus, tanpa 

mengurangi otoritas normatif wahyu. 

 
PENUTUP 
 Penelitian ini menyimpulkan bahwa penafsiran Aḥmad Muṣṭafā al-Marāghī atas 

QS. al-Ḍuḥā merepresentasikan model tafsir modern yang khas, karena mampu 

mengintegrasikan secara harmonis penguatan psikologis Nabi, pesan spiritual wahyu, 

dan tuntunan etika sosial dalam satu kesatuan makna yang utuh. Al-Marāghī tidak 

membatasi pemaknaan surat ini pada aspek historis berupa peristiwa kosong 

(terhentinya) wahyu (fatrat al-waḥy), tetapi mengembangkannya sebagai narasi 

pedagogis yang meneguhkan kondisi batin Rasulullah saw. sekaligus menampilkan arah 

normatif bagi pembentukan karakter dan kesadaran sosial umat. Melalui pendekatan 

hermeneutik yang memadukan analisis teks, konteks historis, dan orientasi nilai, Tafsīr 

al-Marāghī menunjukkan bahwa ayat-ayat Makkiyyah memiliki fungsi strategis sebagai 

fondasi psikologi dakwah, pembinaan spiritual, dan transformasi etika sosial yang 

relevan lintas zaman. Temuan ini menegaskan kontribusi penting Tafsīr al-Marāghī 

dalam pengembangan paradigma tafsir adabī–ijtimaʿī kontemporer, terutama dalam 

menjembatani dimensi normatif al-Qur’an dengan realitas kehidupan manusia. Penelitian 

selanjutnya disarankan untuk mengembangkan kajian komparatif antara penafsiran al-

Marāghī dan mufasir modern lainnya terhadap surat-surat Makkiyyah, atau menguji 



PENAFSIRAN AḤMAD MUṢṬAFĀ AL-MARĀGHĪ ATAS QS. AL-ḌUḤĀ: ANALISIS 

HERMENEUTIK TAFSIR MODERN BERBASIS PENDEKATAN ADABĪ–IJTIMAʿĪ 

 

80 | Al Ghaaziy  Jurnal Ilmu Al Qur’an dan Tafsir 

relevansi pendekatan hermeneutiknya dalam merespons isu-isu sosial dan kemanusiaan 

kontemporer. 

 
DAFTAR PUSTAKA  

Abdullah Saeed. Reading the Qur’an in the Twenty‑First Century: A Contextualist 

Approach. Rountledge, 2014. 

Al-Dzahabi, Muhammad Husain. Al-Tafsir Wa Al-Mufassirun. Cairo: Dar al-

Hadith, 2012. 

———. Al-Tafsīr Wa Al-Mufassirūn. Vol.2. Kairo: Dār al-Ḥadīth, 2012. 

Al-Maraghi, Abd Allah Musthafa. Al-Fath Al-Mubin Fi Thabaqaat Al-Ushuliyyin. 

Kairo: Mathba’ah Anshar al-Sunnah al-Muhammadiyyah, 1934. 

Al-Maraghi, Ahmad Musthafa. Tafsir Al-Maraghi. 1st ed. Kairo: Maktabah al-

Halabi, 1942. 

———. Tafsīr Al-Marāghī. Juz 30. Kairo: Maktabah al-Ḥalabī, 1946. 

Al-Maraghi, Ahmad Musthofa. Tafsir Al-Maraghi. Beirut: Dar al-Kutub, 1993. 

Al-Ṭabarī, Abū Jaʿfar. Jāmi’ Al-Bayān ’an Ta’wīl Āy Al-Qur’ān. Vol.24. Beirūt: 

Muʾassasah al-Risālah, 2000. 

Asy-Syirbashi, Ahmad. “Sejarah Tafsir Qur’an” (1996). 

Creswell, John W. Qualitative Inquiry and Research Design: Choosing Among Five 

Approaches. Los Angeles: Sage Publications, 2018. 

Fithrotin. “Metodologi Dan Karakteristik Penafsiran Ahmad Mustafa Al 

Maraghi Dalam Kitab Tafsir Al Maraghi: (Kajian Atas QS. Al Hujurat Ayat: 

9).” Al Furqan: Jurnal Ilmu Al Quran Dan Tafsir 1, no. 2 (2018). 

Fithrotin, Fithrotin. “Metodologi Dan Karakteristik Penafsiran Ahmad Mustafa 

Al Maraghi Dalam Kitab Tafsir Al Maraghi:(Kajian Atas QS. Al Hujurat 

Ayat: 9).” Al Furqan: Jurnal Ilmu Al Quran Dan Tafsir 1, no. 2 (2018): 107–120. 

Gani, M. Safar, and Abdur Rasyid Ridho. “Tafsir ‘Ilmi Dalam Tafsir Al-Maraghi: 

Studi Pada Ayatayat Juz ‘Amma.” Al-Mustafid: Jurnal of Qur’an and Hadith 

Studies 3, no. 2 (2024). 

Gani, Muhammad Safar. “Tafsir ‘Ilmi Dalam Tafsir Al-Maraghi.” Al-Mustafid: 

Journal of Quran and Hadith Studies 3, no. 2 (2024): 83–96. 

Ghofur, Saiful Amin. “Profil Para Mufasir Al-Qur’an.” Yogyakarta: Pustaka Insan 

Madani 209 (2008). 

Hadi, M Khoirul. “Karakteristik Tafsir Al-Marāghī Dan Penafsirannya Tentang 

Akal.” HUNAFA Jurnal Studia Islamika 11, no. 1 (2014): 153–172. 

Harvey, Ramon. “Johanna Pink, Muslim Qurʾānic Interpretation Today: Media, 

Genealogies and Interpretive Communities.” Journal of Qur’anic Studies 23, 

no. 1 (2021). 

Jalal, Abdul. “Tafsir Al-Maraghi Dan Tafsir Al-Nur: Sebuah Study 

Perbandingan.” Yogyakarta: IAIN Sunan Kalijaga (1985). 

Kahhalah, Umar Ridha. Mu’jam Al-Muallifin Taraajim Mushonnifi Al-Kutub Al-

’Arobiyyah. Damaskus: Mathba’ah al-Taraqy, 1961. 

Kathīr, Ismāʿīl ibn. Tafsīr Al-Qurʾān Al-ʿAẓīm. Riyadh: Dār Ṭayyibah, 1999. 



Penulis1, Penulis2, Penulis3 (Palatino Linotype italic size 10 rata kiri) 

 

 Al Ghaaziy  Jurnal Ilmu Al Qur’an dan Tafsir | 81 

Krippendorff, Klaus. Content Analysis: An Introduction to Its Methodology. 3rd ed. 

Los Angeles: Sage Publications, 2013. 

Mustofa, Muhamad Iqbal, Laelati Dwina Apriani, and Zhilal Fajar Firdaus. 

“Manhaj Tafsir Al-Maraghi Karya Syekh Ahmad Mustafa Al-Maraghi.” 

Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir, dan Pemikiran Islam 5, no. 2 (2024). 

Nasution, Harun. “Ensiklopedi Islam Indonesia/Disusun Oleh Tim Penulis IAIN 

Syarif Hidayatullah, H.” Harun Nasution...[et al.] Jakarta: Djambatan (1992). 

Nawaihidh, ’Adil. Mu’jam Al-Mufassirin Min Shadr Al-Islam Hatta Al-Ashr Al-

Haadhir. Muassasah Nuwaihidh al-Tsaqafah, 1988. 

Riḍā, Rashīd. Afsīr Al-Manār. Vol.30. Kairo: al-Hayʾah al-Miṣriyyah al-ʿĀmmah 

li al-Kitāb, 1990. 

Sahiron Syamsuddin. Hermeneutika Dan Pengembangan Ulumul Qur’an. 

Yogyakarta: Elsaq Press, 2017. 

Saleh, Walid A. “Modern Tafsir and the Rise of Qur’anic Hermeneutics.” Journal 

of Qur’anic Studies 20, no. 3 (2018). 

Supriadi. “Studi Tafsir Al-Maraghi Karya Ahmad Musthafa Al-Maraghi.” Jurnal 

Asy-Syukriyyah 16, no. 1 (2022): 1–24. 

Supriadi, Supriadi. “Studi Tafsir Al-Maraghi Karya Ahmad Musthafa Al-

Maraghi.” Jurnal Asy-Syukriyyah 16, no. 1 (2016): 1–24. 
  


