
 

 Volume 1 No 4 Oktober 2025 
Al – Ghaaziy : Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir 

 
 

 Al Ghaaziy  Jurnal Ilmu Al Qur’an dan Tafsir | 19 

MAKNA LAFAZ HUDA DALAM AL QUR’AN (PENDEKATAN TAFSIR 

TEMATIK) 

 

Misbahul Huda1, Muhammad Taufik Hudaya2, Muhammad Hidayat3, Robby 

Hidayatul Ilmi4 

(1,2,3,4,)Universitas PTIQ Jakarta, Indonesia 

 

 

Diterima: 02-07-2025 Direvisi : 02-08-2025 Disetujui : 02-09-2025 Diterbitkan : 02-10-2025 

 

Abstract 

The term hudā appears more than 300 times in the Qur’an with diverse derivations. 

Previous studies have been fragmentary, thus failing to provide a comprehensive picture 

of its semantic variety. This research explores the range of meanings of the term hudā 

thematically using al-Farmawī’s mawḍū‘ī (thematic) tafsīr approach and the theory of 

al-wujūh wa al-naẓā’ir. The findings show that hudā has at least 17–19 semantic “faces,” 

which can be grouped into three categories: basic linguistic meanings (such as bayān, 

irsyād, luṭf), juridical-theological meanings (the Qur’an, faith, monotheism, etc.), and 

functional-contextual meanings. In the Qur’an, hudā is divided into hudā ‘āmm (general 

guidance) and hudā khāṣṣ (special divine guidance). This categorization resolves the 

apparent contradiction between certain verses (such as Q. al-Qaṣaṣ 28:56 and al-Shūrā 

42:52). All meanings of hudā ultimately converge on “guidance toward the right goal,” 

with a fundamental distinction between hudā (divine bestowal) and hidāyah (human 

effort). 

Keywords: Lafaz Hudā; Meanings of Hudā; Thematic Exegesis. 

Abstrak 

Lafaz huda muncul lebih dari 300 kali dalam Al-Qur’an dengan derivasi 

beragam. Kajian sebelumnya bersifat fragmentaris, sehingga belum 

menghadirkan gambaran utuh tentang keragaman maknanya. Penelitian ini 

mengungkap ragam makna lafaz huda secara tematik menggunakan 



MAKNA LAFAZ HUDA DALAM AL QUR’AN (PENDEKATAN TAFSIR TEMATIK) 

20 | Al-Ghaaziy Jurnal Ilmu Al Qur’an dan Tafsir 

pendekatan tafsir mauḍū‘ī al-Farmawī dan teori al-wujūh wa al-naẓā’ir. 

Hasilnya penelitian menunjukan lafaz huda memiliki minimal 17–19 wajah 

makna yang terkelompok menjadi tiga model makna. Yaitu linguistik dasar 

(bayān, irsyād, luthf), syar‘i-teologis (Al-Qur’an, iman, tauhid, dll.), dan 

fungsional-kontekstual. Dalam Al-Qur’an, huda terbagi menjadi huda ‘āmm 

(penjelasan umum) dan huda khāṣṣ (taufik khusus). Pembagian ini 

menyelesaikan pertentangan ayat-ayat yang tampak kontradiktif (QS. al-Qaṣaṣ: 

56 dan asy-Syūra: 52). Semua makna huda bermuara pada “bimbingan menuju 

tujuan yang benar”, dengan pembedaan mendasar antara huda (anugerah ilahi) 

dan hidāyah (ikhtiar manusia). 

Kata Kunci: Lafaz Huda; Makna Huda; Tafsir Tematik. 

 

Copyright (c) 2025 Misbahul Huda, Muhammad Taufik Hudaya, Muhammad 

Hidayat, Robby Hidayatul Ilmi 

🖂 Corresponding author : Misbahul Huda1   

Email Address : misbahhhuda91@gmail.com 

  

mailto:misbahhhuda91@gmail.com


Misbahul Huda, Muhammad Taufik Hudaya, Muhammad Hidayat, Robby Hidayatul Ilmi 

 Al-Ghaaziy Jurnal Ilmu Al Qur’an dan Tafsir | 21 

 

A. Pendahuluan 

Salah satu keunggulan Al-Qur’an terletak pada kemampuan kata atau frasa-

frasanya yang ringkas untuk mengandung beragam makna yang kaya, serupa 

dengan berlian yang memancarkan kilau dari setiap sisi permukaannya.1 Salah 

satu lafaz dalam Al-Qur’an yang kaya akan makna adalah huda. Menurut 

kamus Lisān al-‘Arabi, huda merujuk pada perhatian Allah kepada hamba-Nya 

dengan memberikan petunjuk untuk mengenal-Nya, sehingga mereka 

mengakui keesaan-Nya, serta membimbing setiap makhluk menuju tujuan yang 

sesuai dengan keberlangsungan hidupnya.2 

Selain memiliki makna yang beragam, lafaz huda juga muncul dalam 

berbagai bentuk yang bervariasi. Menurut kitab Al-Itqān fi ‘Ulum al-Qur’ān 

karya Imam Al-Suyūṭi, lafaz huda memiliki delapan belas makna yang berbeda, 

tergantung pada bentuk dan konteks ayatnya. Salah satu makna huda telah 

diuraikan sebelumnya, dan masih terdapat banyak makna lainnya, seperti 

keteguhan, penjelasan atau keterangan, agama, dan lain sebagainya.3 Dalam Al-

Qur’an, lafaz huda disebutkan sebanyak 307 kali dan tersebar di 61 surah dari 

total keseluruhan surah dalam Al-Qur’an.4 

Sementara itu, tulisan tentang tafsir lafaz huda dalam Al-Qur'an dapat 

dikelompokkan menjadi tiga kategori berdasarkan pendekatan dan fokusnya. 

Kelompok pertama mencakup studi makna dasar dan analisis linguistik, seperti 

karya Najim (2010)5 yang menganalisis makna huda melalui referensi pada tiga 

terjemahan Al-Qur'an dalam bahasa Inggris, menyoroti praktik penerjemahan 

 
1 M.Quraish Shihab, Mukjizat al-Qur’an (Bandung: Anggota Ikapi, 2007), hlm. 124. M. Quraish 

Shihab, Mukjizat Al-Qur'an Ditinjau dari Aspek Kebahasaan, Isyarat Ilmiah, dan 

Pemberitaan Gaib (Bandung: Mizan, 1998), hlm. 43. 
2 Ibnu Mandzur, Lisān al-‘Arabi (Beirut: Dār Sadar, 1414 H), hlm. 353. 
3 Imam Suyūṭi, al-Itqān Fi Ulum al-Qur’an (Solo: Media Kreasi, 2008), hlm. 562. 
4 Muhammad Fuad Abdul Baqi, Mu’jam Mufahras (Bandung: Cv Dipenogoro, 1939), hlm. 900-

905. 
5 Iman Najim, ‘The Meaning of Huda in the Qur’an with Reference to Three English Translations’ 

(PhD diss., American University of Sharjah, 2010). 



MAKNA LAFAZ HUDA DALAM AL QUR’AN (PENDEKATAN TAFSIR TEMATIK) 

22 | Al-Ghaaziy Jurnal Ilmu Al Qur’an dan Tafsir 

dan penekanan makna. Ramadani (2017)6 melakukan analisis tahlili dalali 

(semantik) terhadap makna kata huda dalam Al-Qur'an secara keseluruhan. 

Sementara itu, Husen (2016)7 dan Muthoharoh (2024)8 fokus pada pendekatan 

al-wujuh wa al-naza'ir, di mana Husen mengeksplorasi 17 macam makna huda 

menurut Muqatil bin Sulaiman beserta kontrasnya dengan dholal, dan 

Muthoharoh menganalisis semantik konsep huda (petunjuk) dan dhalal 

(kesesatan) sebagai kata kunci fundamental dalam Al-Qur'an.  

Kelompok kedua menekankan analisis semantik dengan perspektif spesifik, 

termasuk Andriansyah (2018)9 yang menjelaskan relasi makna rahmat dan huda 

dengan menggunakan semantik Tafsir Al-Kasysyaf. Faiziyyah (2021)10 yang 

membahas sinonimitas lafadz al-huda dan al-rusydu dalam Tafsir Nurul Bajan 

karya KH Mohd Romli dan HNS Midjaja melalui pendekatan semantik. Nabila 

Dhea Utami (2022)11 mengkaji penafsiran irsyad dan huda dari perspektif ulama 

tafsir serta aplikasinya pada metode semantik Toshihiko Izutsu. Sementara 

Anam (2022)12 menerapkan kajian semantik Izutsu untuk memahami makna 

hidayah dalam Al-Qur'an. Kelompok ini menunjukkan kecenderungan 

penggunaan teori semantik modern untuk mengungkap lapisan makna yang 

lebih dalam.  

 
6 Duwi Ramadani, ‘Ma’na Kalimah Huda Fi Al Qur’an Al Karim (Dirasah Tahliliyyah 

Dalaliyyah)’ (Skripsi, UIN Sunan Kalijaga, 2017). 
7 Mohammad Husen, ‘Al-Wujuh Dan Al-Naza’ir Menurut Muqatil Bin Sulaiman (Studi Kata 

Huda Dan Dholal)’ (Skripsi, UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta, 2016). 
8 Siti Muthoharoh, ‘Semantik Kata Kunci Dalam Al-Qur’an: Studi Kasus Konsep ‘Huda’ Dan 

‘Dhalal’,’ Jurnal Quran Hadis 1, no. 1 (2024). 
9 Andriansyah, ‘Relasi Makna Rahmat dan Huda dalam Al-Qur’an (Analisis Semantik Tafsir Al-

Kasysyaf)’ (Skripsi, UIN Sultan Maulana Hasanuddin Banten, 2018). 
10 Laili Attiyatul Faiziyyah, ‘Sinonimitas Lafadz Al-Huda Dan Al-Rusydu Kajian Tafsir Nurul 

Bajan Karya KH Mohd Romli Dan HNS Midjaja Dengan Pendekatan Analisis 

Semantik’ (Skripsi, UIN Sunan Gunung Djati Bandung, 2021). 
11 Nabila Dhea Utami, ‘Irsyad Dan Huda Perspektif Ulama Tafsir Dan Aplikasinya Terhadap 

Metode Semantik Toshihiko Izutsu’ (Skripsi, Universitas Islam Negeri Sultan Syarif 

Kasim Riau, 2022). 
12Zakiyyatul Anam, ‘Hidayah dalam Al-Qur’an (Kajian Semantik Toshihiko Izutsu)’ (Skripsi, 

UIN Walisongo, 2022). 



Misbahul Huda, Muhammad Taufik Hudaya, Muhammad Hidayat, Robby Hidayatul Ilmi 

 Al-Ghaaziy Jurnal Ilmu Al Qur’an dan Tafsir | 23 

Kelompok ketiga meliputi studi lafaz terkait dan aplikasi kontemporer, 

seperti Furqan dan Ridhatillah (2022)13 yang menganalisis lafadz sinonim din, 

millah, ummah, dan huda dalam Al-Qur'an, menekankan konotasi berbeda meski 

merujuk pada konsep agama. Hariyadi dkk. (2022)14 mengusung paradigma 

integrasi antara maqasid dan huda Al-Qur'an sebagai topik tren dalam studi Al-

Qur'an, sedangkan Swasono dan Miftakhussurur (2024)15 menerapkan 

pendekatan multidisiplin terhadap konsep huda sebagai solusi untuk tantangan 

kontemporer. Kelompok ini memperluas pembahasan dari analisis tekstual ke 

implikasi praktis dan interdisipliner 

Lafaz huda dalam Al-Qur’an umumnya bermakna petunjuk, namun 

memiliki variasi makna yang kompleks dan belum banyak dikaji secara tematik 

untuk mengaitkan makna-makna tersebut secara konseptual dan linguistik. 

Penelitian ini menyoroti masalah fragmentasi kajian makna huda yang kurang 

terintegrasi, dengan tujuan memahami ragam maknanya berdasarkan konteks 

ayat. Menggunakan teori al-wujūh wa al-naẓā’ir, yang mengkaji lafaz dengan 

makna ganda (musytarak) dan sinonim (mutarādif). Penelitian ini mengisi 

kekosongan studi sebelumnya yang cenderung fokus pada makna tunggal tanpa 

keterkaitan menyeluruh. Dengan pendekatan tafsir tematik, penelitian ini 

memberikan analisis komprehensif tentang makna huda secara linguistik dan 

tafsir sesuai konteks ayat dalam Al-Qur’an. Berdasarkan latar belakang tersebut, 

penulis bermaksud untuk menjawab pertanyaan bagaimana gambaran makna 

lafaz huda dalam al-Qur’an dan pandangan mufasir terhadapnya?. 

 

B. Metode Penelitian 

 
13 Furqan Furqan & Khairatur Ridhatillah, ‘Studi Lafaz Din, Millah, Ummah dan Huda dalam 

Al-Qur’an,’ Tafse: Journal of Qur’anic Studies 7, no. 1 (2022): 115–132, 

https://doi.org/10.22373/tafse.v7i1.12489. 
14 Muhammad Hariyadi, Aldomi Putra, Aas Siti Sholichah ‘Paradigma Integrasi Maqasid dan 

Huda Al-Qur’an,’ Al Quds: Jurnal Studi Alquran dan Hadis 6, no. 3 (2022), 

https://doi.org/10.29240/alquds.v6i3.4197. 
15 Swasono dan Miftakhussurur, ‘Pendekatan Multidisiplin Terhadap Konsep Huda Dalam Al-

Qur’an: Solusi Untuk Tantangan Kontemporer,’ Mumtaz: Jurnal Studi Al-Quran dan 

Keislaman 8, no. 2 (2024): 250–264. 



MAKNA LAFAZ HUDA DALAM AL QUR’AN (PENDEKATAN TAFSIR TEMATIK) 

24 | Al-Ghaaziy Jurnal Ilmu Al Qur’an dan Tafsir 

Penelitian ini termasuk penelitian kualitatif dengan jenis penelitian 

kepustakaan (library research) yang bersifat deskriptif-analitis. Pendekatan 

yang digunakan adalah tafsir tematik (mauḍū‘ī) dikombinasikan dengan 

analisis al-wujūh wa al-naẓā’ir sebagai pisau bedah utama untuk mengungkap 

ragam makna lafaz huda dan derivasinya dalam Al-Qur’an. Sumber data primer 

berasal dari seluruh ayat Al-Qur’an yang memuat lafaz ،اهْتدََى، هِدَايَة، يهَْدِي، هَدَى، هُدًى 

هَادٍ  مُهْتدَِي،  dan bentuk-bentuk turunannya (total 307 kemunculan dalam 61 surah), 

sebagaimana tercantum dalam Mu‘jam Mufahras li Alfāẓ al-Qur’ān karya 

Muḥammad Fu’ād ‘Abd al-Bāqī. Sementara Data sekunder bersumber dari 

kitab-kitab klasik al-wujūh wa al-naẓā’ir (Muqātil bin Sulaimān, Abū Hilāl al-

‘Askarī, al-Dāmaghānī, al-Abyārī, dll.), Kitab-kitab tafsir mu‘tabar (Tafsīr al-

Ṭabarī, al-Kashshāf, al-Baḥr al-Muḥīṭ, Tafsīr Ibn Kathīr, Rūḥ al-Ma‘ānī, Fī Ẓilāl 

al-Qur’ān, al-Tafsīr al-Munīr, dll.), Kitab ulūm al-Qur’ān dan ma‘ājim 

lughawiyyah (al-Itqān, al-Burhān, Lisān al-‘Arab, Mu‘jam Maqāyīs al-Lughah, 

dll.), dan literatur kontemporer berupa jurnal, skripsi, tesis, dan artikel daring 

yang relevan. 

Pengumpulan data dilakukan melalui langkah-langkah berikut. Pertama, 

identifikasi dan inventarisasi seluruh ayat yang memuat lafaz huda beserta 

derivasinya dengan bantuan perangkat lunak mu‘jam Al-Qur’an (al-Mu‘jam al-

Mufahras dan Quran.com). kedua, pengelompokan ayat berdasarkan bentuk 

lafaz dan konteks makna awal (literal dan kontekstual). Ketiga, penelusuran 

rujukan klasik al-wujūh wa al-naẓā’ir untuk memetakan jumlah dan jenis makna 

yang telah dirumuskan para ulama salaf. Keempat, pengayaan data dengan 

mengkaji penafsiran mufassir klasik dan modern serta pendapat ahli bahasa 

Arab terhadap setiap konteks ayat. Kelima, dokumentasi seluruh data dalam 

bentuk tabel ayat, makna menurut masing-masing sumber, dan rujukan 

halaman. 

Analisis data dilakukan dengan content analysis dan analisis semantik 

kontekstual melalui tahapan berikut. Pertama, analisis al-wujūh wa al-naẓā’ir 

dengan mengidentifikasi setiap “wajah” (makna) lafaz huda pada tiap ayat, 



Misbahul Huda, Muhammad Taufik Hudaya, Muhammad Hidayat, Robby Hidayatul Ilmi 

 Al-Ghaaziy Jurnal Ilmu Al Qur’an dan Tafsir | 25 

kemudian membandingkannya dengan rumusan ulama klasik untuk 

memverifikasi dan menyempurnakan. Kedua, analisis tematik model ‘Abd al-

Ḥayy al-Farmawī: 1). Menghimpun semua ayat terkait. 2). Menyusun kronologi 

turunnya (asbāb al-nuzūl jika ada). 3). Mengurai korelasi antar-ayat. 4). 

Mengkompromikan antara ayat-ayat ‘āmm dan khāṣṣ, muṭlaq dan muqayyad. 

5). Menyimpulkan pola penggunaan dan gradasi makna. Ketiga, analisis 

perbandingan (muqāranah) antara pendapat mufassir klasik (Muqātil, al-Ṭabarī, 

al-Zamakhsharī, Ibn Kathīr) dan kontemporer (Quraish Shihab, al-Lāshīn, dll.) 

untuk melihat perkembangan pemahaman. Terakhir, merumuskan klasifikasi 

makna huda menjadi dua tingkatan besar (huda ‘āmm dan huda khāṣṣ) serta 

membedakannya dengan istilah-istilah sepadan (hidāyah, irsyād, rusyd, 

dalālah) berdasarkan konteks dan qarā’in. 

C. Kerangka Teori 

Landasan teori yang digunakan dalam penelitian ini adalah teori al-wujūh 

wa al-naẓā’ir. Al-Zarkasyī menyatakan bahwa al-wujūh merujuk pada suatu 

lafaz yang memiliki makna ganda dan digunakan dalam berbagai makna yang 

beragam. Sementara itu, al-naẓā’ir adalah lafaz-lafaz yang saling bersesuaian (al-

alfāẓ al-mutawāṭi’ah) dalam maknanya.16 Ḥātim Ṣāliḥ al-Ḍāmin, dalam 

pendahuluan kitab al-Wujūh wa al-Naẓā’ir fī al-Qur’ān al-‘Aẓīm karya Muqātil 

bin Sulaimān al-Balkhī, sebagai editor kitab tersebut, mendefinisikan al-wujūh 

dan al-naẓā’ir sebagai berikut: al-naẓā’ir merujuk pada lafaz atau kalimat yang 

muncul di berbagai ayat atau tempat dalam Al-Qur’an dengan bentuk, lafaz, dan 

harakat yang sama, tetapi memiliki makna yang berbeda. Setiap lafaz yang 

muncul di satu ayat menjadi naẓīr (persamaan) bagi lafaz yang muncul di ayat 

lain. Sementara itu, al-wujūh adalah penafsiran lafaz atau kata tersebut dengan 

makna yang berbeda-beda sesuai konteksnya.17 

 
16 al-Zarkasyī, al-Burhān fī Ulūm al-Qur'ān (Beirut: Dar al- Kutub al-Ilmiyyah, 2007), hlm. 88. Lihat 

juga Muhammad Chirzin, al-Quran dan Ulumul Qur'an (Yogyakarta; PT Ddana Bhakti 

Prima Yasa, 1998). hlm. 36. 
17 Muqātil bin Sulaimān al-Balkhī, Al-Wujūh wa al-Naẓā’ir fī al-Qur’ān al-‘Aẓīm (Dubai: Juma Al-

Majid Center for Culture and Heritage, 2006), hlm. 7. 



MAKNA LAFAZ HUDA DALAM AL QUR’AN (PENDEKATAN TAFSIR TEMATIK) 

26 | Al-Ghaaziy Jurnal Ilmu Al Qur’an dan Tafsir 

Sebagian pihak berpendapat bahwa al-wujūh identik dengan istilah 

musytarak (homonim), sedangkan al-naẓā’ir serupa dengan mutaradif 

(sinonim). Al-wujūh merujuk pada kata musytarak yang mencakup beberapa 

makna secara bersamaan, seperti kata ‘ummah’.18 Al-wujūh merujuk pada kata 

yang memiliki lafaz serupa tetapi berbeda dalam makna, sedangkan al-naẓā’ir 

adalah kata-kata yang berbeda lafaznya namun memiliki makna yang sama, 

meskipun dengan nuansa atau penekanan makna yang berbeda. Sejumlah 

ulama telah mengkaji dan membahas al-wujūh wa al-naẓā’ir serta merumuskan 

beberapa kaidah, seperti: ‘setiap kata ini dalam Al-Qur’an memiliki makna ini,’ 

atau ‘setiap kata ini dalam Al-Qur’an bermakna ini, kecuali pada ayat ini,’ atau 

‘tidak ada kata ini dalam Al-Qur’an yang bermakna ini kecuali pada ayat ini.’ 

Namun, rumusan ketiga ini jarang digunakan. Untuk menghasilkan kaidah 

yang akurat, diperlukan pengamatan yang cermat melalui metode induksi yang 

menyeluruh, yaitu dengan meneliti semua ayat Al-Qur’an yang menggunakan 

kata tersebut dan menganalisis konteksnya masing-masing. Jika satu kata 

penting terlewat, maka kaidah yang dihasilkan dapat menjadi keliru.19 

Selain itu, model tematik yang penulis gunakan adalah model tematik Abd 

al-Hayy al-Farmawi, sebagaimana dijelaskan di atas dan dapat dilihat dari 

langkah yang digunakan dalam menafsirkan, yaitu:20 1) Menentukan topik atau 

tema yang akan dibahas. 2) Menghimpun ayat-ayat yang menyangkut. 3) 

Menyusun urutan ayat sesuai masa turunnya. 4) Memahami korelasi atar ayat. 

5) Memperhatikan asbab nuzul untuk memahami konteks ayat. 6) Melengkapi 

pembahasan dengan hadis-hadis dan pendapat ulama. 7) Mempelajari ayat-ayat 

secara mendalam. 8) Menganalisis ayat-ayat secara utuh dan komprehensif 

 
18 Imam Jalaluddin al-Suyuthi, al-Itqan fi ‘Ulum al-Qur’an, Terj. Rarikh Marzuki Ammar dkk. 

(Surabaya: PT Bina Ilmu, t.th), II: 139. 
19 Syukraini Ahmad, Urgensi Wujuh Wa al-Nadzair, Jurnal Madania Vol. XVII, No 1, 2014. 
20 Abd. al-Hayy al-Farmawy, Metode Tafsir Mawdhu’iy, Sebuah Pengantar, terj. Suryan A Jamrah 

(Jakarta: PT Raja Grafindo Persada, 1994), hlm. 45. Lihat juga Tim Penyusun Tafsir 

Kementrian Agama RI, Tafsir Al-Qur’an Tematik: Kerja dan Ketenagakerjaan (Jakarta: 

Lajnah Pentashihan Al-Qur’an, 2010), hlm. xxix. 



Misbahul Huda, Muhammad Taufik Hudaya, Muhammad Hidayat, Robby Hidayatul Ilmi 

 Al-Ghaaziy Jurnal Ilmu Al Qur’an dan Tafsir | 27 

dengan jalan mengkompromikan antara yang ‘am dan khas, mutlaq, muqayyad. 

9) Membuat kesimpulan dari masalah yang dibahas. 

Lafaz dan Makna Huda Dalam Al Qur’an 

Kata huda berasal dari akar kata bahasa Arab هدى yang bermakna 

arsyada, yaitu petunjuk.21 Fuad al-Bustani dalam kamus Munjid al-Ṭullāb 

menjelaskan bahwa kata huda (هدى) memiliki makna membimbing, memberikan 

penjelasan, dan sebagai petunjuk, yang merupakan lawan dari ḍalāl (kesesatan), 

sebagaimana muannats berlawanan dengan muzakkar. Ungkapan ‘al-huda ‘alā 

huwa’ berarti ‘dia berada di atas petunjuk,’ yang merujuk pada seseorang yang 

berada dalam keadaan terbimbing atau mengikuti jalan yang lurus (rusyd).22 

Secara istilah, huda berarti penjelasan dan bimbingan yang mengantarkan 

seseorang mencapai tujuan sehingga memperoleh keberhasilan di sisi Allah 

Swt.23  

Kata هَدَى (dibaca: hadā) memiliki dua makna asal dalam bahasa Arab. Makna 

pertama, adalah petunjuk atau bimbingan, seperti dalam ungkapan الطريق هديته 

 yang berarti saya ,(saya menunjukkan kepadanya jalan dengan petunjuk) هداية

mendahuluinya untuk membimbingnya. Kata الهدى (al-hudā) merujuk pada 

kebenaran atau petunjuk yang berlawanan dengan kesesatan (الضلالة). Kata الهادية 

(al-hādiyah) merujuk pada tongkat. Makna kedua, berkaitan dengan pemberian 

atau hadiah, yaitu الهدية (al-hadiyyah), yang merupakan sesuatu yang diberikan 

dengan kelembutan kepada orang yang dicintai. Kata المهدى (al-muhdā) merujuk 

pada nampan atau wadah yang digunakan untuk memberikan hadiah. Kata الهدي 

(al-hadyu) dapat berarti pengantin perempuan, dan juga merujuk pada hewan 

kurban yang dihadiahkan atau dikirim ke Tanah Suci (haram) sebagai bentuk 

ibadah mendekatkan diri kepada Allah.24 Kata الهدى (dibaca: al-hudā, dengan 

harakat dhommah pada huruf hā dan fathah pada huruf dāl) bermakna 

 
21 Louis Ma’luf dan Bernard Tutl, Al Munjid fi al-Lughat wa al-A’lam (Beirut: Dar al Masyriq, 2011), 

hlm. 809. 
22 Fuad Afram al-Bustani, Munjid al-Ṭullāb (Beirut: Dār al-Masyriq Libanon, t.th.), hlm. 28. 
23 Rustina N, Konsep Hidayah dalam Al-Qur’an, Jurnal Fikratuna, Vol 9, No. 1, 2018, hlm. 84. 
24 Ibn Fāris, Mu‘jam Maqāyīs al-Lughah (Kairo: Dār al-Fikr, 1979 M), VI: 42-43. 



MAKNA LAFAZ HUDA DALAM AL QUR’AN (PENDEKATAN TAFSIR TEMATIK) 

28 | Al-Ghaaziy Jurnal Ilmu Al Qur’an dan Tafsir 

kebenaran atau petunjuk, yang merupakan lawan dari kesesatan (الضلال). Ia juga 

merujuk pada bimbingan (الرشاد) dan petunjuk (الدلالة). Ungkapan للدين الله هداه  

(Allah membimbingnya kepada agama) dengan bentuk وهديةًٍ وهدايةًٍ وهدياًٍ هدىًٍ يهديه  

berarti Allah telah mengarahkannya atau memberinya petunjuk.25 Selain itu, 

 adalah mengeluarkan الهدى Makna lain dari 26.(النهار) juga berarti siang hari الهدى

sesuatu menuju sesuatu yang lain, serta dapat merujuk pada ketaatan (الطاعة) dan 

ketakwaan (ٍالورع). Kata ٍالهدى juga bisa berarti pembimbing (الهادي) atau jalan yang 

disebut sebagai 27.هدى Sementara itu, الهدي (dibaca: al-hady) merujuk pada hewan 

kurban yang dihadiahkan atau dikirim ke Makkah. Ada pula pendapat bahwa 

 merujuk pada seorang laki-laki (dibaca: al-hady atau al-hadī) الهدي atau الهدي

yang memiliki kehormatan ( الحرمة ذو ) yang datang kepada suatu kaum untuk 

meminta perlindungan atau mengambil perjanjian dari mereka. Selama ia belum 

mendapatkan perlindungan atau perjanjian, ia disebut هدي. Namun, setelah 

perjanjian diambil, ia menjadi جار (tetangga yang dilindungi) bagi mereka.28 

Makna الهدى dalam Al-Qur’an Al-Karim sangat beragam dan muncul dalam 

beberapa aspek. Al-‘Askarī menyebutkan terdapat dua belas makna,29 

sedangkan al-Dāmaghānī menyebutkan enam belas makna.30 Keduanya sepakat 

pada beberapa aspek dan berbeda pada makna lainnya. Makna tersebut 

meliputi: penjelasan (ٍالبيان), jalan atau agama Islam ( الإسلام دينٍ أو الطريق ), keimanan 

) doa atau pendakwah ,(الرشد) petunjuk kebenaran ,(الإيمانٍ) الداعي أو الدعاء ), 

pengetahuan (المعرفة), ilham (الإلهام), perbaikan (الإصلاح), tauhid (التوحيد), para rasul 

dan kitab-kitab suci ( والكتب الرسل ), Al-Qur’an (ٍالقرآن), perintah Nabi Muhammad 

( محمد أمر ), mengikuti sunnah para pendahulu ( الماضينٍ بسننٍ الاستنانٍ ), kembali kepada 

 
25 Lihat Ibn Manẓūr: Lisān al-‘Arab, entri هدََى dan al-Zabīdī: Tāj al-‘Arūs, entri  هَدَى. 
26 Lihat Ibn Manẓūr: Lisān al-‘Arab, entri هدََى dan al-Zabīdī: Tāj al-‘Arūs, entri  هَدَى. 
27 Lihat Ibn Manẓūr: Lisān al-‘Arab, entri هدََى. 
28 Lihat Ibn Manẓūr: Lisān al-‘Arab, entri هدََى. 
29 Abū Hilāl al-‘Askarī, Taṣḥīḥ al-Wujūh wa al-Naẓā’ir, disunting oleh Muḥammad ‘Uthmān. 

Cetakan 1. (Kairo: Maktabah al-Thaqāfah al-Dīniyyah, 2007 M), hlm. 497. 
30 Al-Husayn ibn Muhammad al-Dāmaghānī, Qāmūs al-Qur’ān: Iṣlāḥ al-Wujūh wa al-Naẓā’ir fī al-

Qur’ān al-Karīm, Disunting oleh ‘Abd al-‘Azīz Sayyid al-Ahl, Cetakan 2 (Beirut: Dār al-

‘Ilm lil-Malāyīn, 1980 M), hlm. 473. 



Misbahul Huda, Muhammad Taufik Hudaya, Muhammad Hidayat, Robby Hidayatul Ilmi 

 Al-Ghaaziy Jurnal Ilmu Al Qur’an dan Tafsir | 29 

kebenaran setelah bermaksiat ( المعصية عند الاسترجاعٍ ), kelembutan (ٍاللطف), dan 

ketidakmampuan memberikan hidayah menuju hujjah ( الحجة إلى الهداية عدم ). 

Sementara dalam Al-Bahr al-Mulyan fi Iqtinas Durar Ma‘ani al-Qur’an karya Syekh 

Abu Imran Musa bin Umar al-Masmudi al-Hasani, istilah huda dalam Al-Qur’an 

memiliki empat belas (14) makna sebagai berikut:31 

1. Ketetapan, seperti dalam ayat ( رَاطٍَ اهدِناَ المُستقَِيمٍَ الص ِ ) [Al-Fatihah: 6], yang 

berarti: tetapkan kami di atasnya. 

2. Penjelasan, seperti dalam ayat ( نٍ هُدًىٍ عَلىَ ب هِِمٍْ م ِ رَّ ) [Al-Baqarah: 5], [Luqman: 

5]. 

3. Rasul, seperti dalam ayat ( ا ن ِي يأَتْيِنََّكُم فإَِمَّ هُدًى م ِ ) [Al-Baqarah: 38], [Taha: 123]. 

4. Nabi Muhammad SAW, seperti dalam ayat ( وَالْهُدَى الْبيَ ِناَتٍِ مِنٍَ ) [Al-Baqarah: 

159]. 

5. Sunnah, seperti dalam ayat ( اقْتدَِهٍْ فبَهُِدَاهُمٍُ ) [Al-An‘am: 90]. 

6. Perbaikan, seperti dalam ayat ( الْخَائنِيِنٍَ كَيْدٍَ يهَْدِي لاٍَ ) [Yusuf: 52]. 

7. Doa, seperti dalam ayat ( هَادٍ  قوَْمٍ  وَلِكلُ ٍِ ) [Ar-Ra‘d: 7]. 

8. Al-Qur’an, seperti dalam ayat ( الْهُدَى جَاءهُمٍُ إذٍِْ يؤُْمِنوُاٍْ أنٍَ ) [Al-Isra’: 94], [Al-Kahf: 

55]. 

9. Iman, seperti dalam ayat ( هُدًى وَزِدْناَهُمٍْ ) [Al-Kahf: 13]. 

10. Ilham, seperti dalam ayat ( هَدَى ثمٍَُّ خَلْقَهٍُ شَيْءٍ  كلٍَُّ أعَْطَى ) [Taha: 50], yang berarti: 

memberi ilham tentang cara hidup. 

11. Kematian dalam Islam, seperti dalam ayat ( اهْتدََى ثمٍَُّ صَالِحاًٍ وَعَمِلٍَ ) [Taha: 82]. 

12. Islam, seperti dalam ayat ( سْتقَِيمٍ  هُدًى لَعلَىَ إنَِّكٍَ مُّ ) [Al-Hajj: 67]. 

13. Tauhid, seperti dalam ayat ( مَعَكٍَ الْهُدَى نَّتَّبعٍِِ إِنٍ ) [Al-Qasas: 57]. 

14. Taurat, seperti dalam ayat ( الْهُدَى مُوسَى آتيَْناَ وَلقََدٍْ ) [Ghafir: 53]. 

Dalam sumber lain, kata ‘al-huda’ (الهُدَى) dalam Al-Qur’an memiliki setidaknya 

tujuh belas wajah yang saling berkaitan. Ibrāhīm ibn Ismā‘īl al-Abyārī menyebut 

17 makna ini dalam al-Mawsū‘ah al-Qur’āniyyah al-Mutakhaṣṣiṣah. 

 
31 Abu Ubaidah al-Hani, ‘Ma'ani kalimat ‘al-Huda’ fi al-Qur'an al-'Azhim’ dalam 

www.mtafsir.net/threads/ 11149العظيم.-القرآن-في-الهدى-كلمة-معاني /, diakses 20/10/2025 



MAKNA LAFAZ HUDA DALAM AL QUR’AN (PENDEKATAN TAFSIR TEMATIK) 

30 | Al-Ghaaziy Jurnal Ilmu Al Qur’an dan Tafsir 

1. Lafaz huda bisa bermakna penjelasan yang terang sebagaimana 

firman Allah: ٍَئِك نٍ هُدًى عَلىٍََٰ أوُلََٰ ب هِِمٍْ م ِ رَّ  (Al-Baqarah: 5);  

2. Bermakna agama yang benar secara keseluruhan, sebagaimana 

dalam: ٍَّهُدَى الْهُدَىٍَٰ إِن ٍِ اللَّّ  (Āli ‘Imrān: 73);  

3. Bermakna iman, seperti pada: ٍُوَيَزِيد ٍُ هُدًى اهْتدََوْا الَّذِينٍَ اللَّّ  (Maryam: 76);  

4. Bermakna pemandu atau pendakwah, sebagaimana: ٍِ ُهَادٍ  قوَْمٍ  وَلِكل  (Ar-

Ra’d: 7);  

5. Bermakna para rasul dan kitab-kitab suci, seperti: ا ن ِي يأَتْيِنََّكُم فإَِمَّ هُدًى م ِ  

(Al-Baqarah: 38);  

6. Bermakna pengetahuan yang membawa kepada kebenaran, 

sebagaimana: ٍِيهَْتدَُونٍَ هُمٍْ وَباِلنَّجْم  (An-Naḥl: 16);  

7. Serta bermakna petunjuk yang lurus, seperti doa agung: َرَاطٍَ اهْدِنا  الص ِ

 .(Al-Fātiḥah: 6) الْمُسْتقَِيمٍَ

8. ‘Al-Huda’ dapat merujuk kepada Nabi Muhammad Shallallāhu 

‘alaihi wa sallam sendiri, sebagaimana dalam: ٍَّأنَزَلْناَ مَاٍ يَكْتمُُونٍَ الَّذِينٍَ إِن 

وَالْهُدَىٍَٰ الْبيَ نِاَتٍِ مِنٍَ  (Al-Baqarah: 159);  

9. Bermakna Al-Qur’an al-Karim, seperti pada: ٍْنٍ جَاءَهُم وَلقََد ب ِهِمٍُ م ِ الْهُدَىٍَٰ رَّ  

(An-Najm: 23);  

10. Bermakna Kitab Taurat, sebagaimana: ٍْالْهُدَىٍَٰ مُوسَى آتيَْناَ وَلقََد  (Ghāfir: 

53);  

11. Bermakna kembali dan teguh di atas kebenaran, seperti: ٍَئِك  هُمٍُ وَأوُلََٰ

  ;(Al-Baqarah: 157) الْمُهْتدَُونٍَ

12. Bermakna hujjah atau bukti yang nyata, pada ayat: ٍُ  الْقوَْمٍَ يهَْدِي لاٍَ وَاللَّّ

  ;(Al-Baqarah: 258) الظَّالِمِينٍَ

13. Bermakna tauḥīd, sebagaimana: ٍمَعَكٍَ الْهُدَىٍَٰ نَّتَّبعٍِِ إِن  (Al-Qaṣaṣ: 57);  

14. Bermakna sunnah Nabi, seperti: هْتدَُونٍَ آثاَرِهِم عَلىٍََٰ وَإنَِّا مُّ  (Az-Zukhruf: 

22);  

15. Bermakna perbaikan dan kebaikan, pada: ٍََّوَأن ٍَ الْخَائنِيِنٍَ كَيْدٍَ يهَْدِي لاٍَ اللَّّ  

(Yūsuf: 52);  



Misbahul Huda, Muhammad Taufik Hudaya, Muhammad Hidayat, Robby Hidayatul Ilmi 

 Al-Ghaaziy Jurnal Ilmu Al Qur’an dan Tafsir | 31 

16. Bermakna ilham dan petunjuk fitrah, sebagaimana: ٍَٰخَلْقَهٍُ شَيْءٍ  كلٍَُّ أعَْطَى 

هَدَىٍَٰ ثمٍَُّ  (Ṭāhā: 50); dan  

17. Bermakna taubat serta kembali kepada Allah, seperti firman: هُدْناَ إنَِّا 

 32.(Al-A’rāf: 156) إلِيَْكٍَ

Sementara dalam sumber lain disebutkan bahwa makna-makna yang 

terkandung dalam lafaz ‘huda’ di dalam Al-Qur’an adalah sebagai berikut (19 

makna):33 

1. Makna penjelasan (bayan), seperti dalam firman Allah: ٍَئِك  رَب ِهِمٍْ مِنٍْ هُدًى عَلىٍََٰ أوُلََٰ

[Al-Baqarah: 5], yang berarti mereka berada di atas cahaya, penjelasan, 

dan kepekaan batin. Contoh serupa adalah firman-Nya: السَّبيِلٍَ هَدَيْناَهٍُ إنَِّا [Al-

Insan: 3], yaitu Kami telah menjelaskan jalan kepadanya, 

memperjelasnya, dan memberikan kepekaan batin kepadanya. Demikian 

pula firman-Nya: ٍَّللَْهُدَىٍَٰ عَليَْناَ إِن [Al-Lail: 12], yang berarti penjelasan. 

Qatadah berkata, ‘Allah bertanggung jawab menjelaskan halal dan 

haram-Nya.’ Makna ini sering muncul dalam Al-Qur’an. 

2. Makna agama islam, seperti dalam firman Allah: ٍَّهُدَى إِن ٍِ -Al] الْهُدَىٍَٰ هوٍَُ اللَّّ

Baqarah: 120], yaitu agama Islam yang dibawa oleh Nabi Muhammad 

SAW adalah agama yang lurus, benar, sempurna, dan menyeluruh. 

Contoh serupa adalah firman-Nya: ٍَمُسْتقَِيمٍ  هُدًى لَعلَىٍََٰ إنَِّك [Al-Hajj: 67]. 

3. Makna iman, seperti dalam firman Allah: ٍْهُدًى وَزِدْناَهُم [Al-Kahf: 13], yaitu 

menambahkan iman dan kepekaan batin. Demikian pula firman-Nya: 

 yang berarti, ‘Apakah kami yang ,[Saba’: 32] الْهُدَىٍَٰ عَنٍِ صَدَدْناَكُمٍْ أنَحَْنٍُ

menghalangi kalian dari iman?’ 

4. Makna dakwah kepada Allah, seperti dalam firman Allah: ٍْةًٍ وَجَعلَْناَهُم  أئَِمَّ

 yaitu mereka mengajak kepada Allah dengan ,[Al-Anbiya: 73] بأِمَْرِناٍَ يهَْدُونٍَ

izin-Nya. Contoh serupa adalah firman-Nya: َةًٍ مِنْهُمٍْ وَجَعلَْنا -As] بأِمَْرِناَ يهَْدُونٍَ أئَِمَّ

Sajdah: 24], yaitu mereka mengajak manusia kepada agama Kami dengan 

perintah Kami. 

 
32 Ibrāhīm ibn Ismā‘īl al-Abyārī, al-Mawsū‘ah al-Qur’āniyyah al-Mutakhaṣṣiṣah (bāb: al-Hudā wa 

akhawātuhā) (Beirut: Mu’assasah Sajl al-‘Arab, 1405 H/1985 M), III: 189. 
33 www.islamweb.net/ar/article/144408/لفظ-الهدى-في-القرآن-الكريم, diakses 20/10/2025. 



MAKNA LAFAZ HUDA DALAM AL QUR’AN (PENDEKATAN TAFSIR TEMATIK) 

32 | Al-Ghaaziy Jurnal Ilmu Al Qur’an dan Tafsir 

5. Makna petunjuk dan bimbingan, seperti dalam firman Allah:  ٍوَعَلَامَات ٍ ۖ 

 yaitu Allah menjadikan bintang-bintang di ,[An-Nahl: 16] يهَْتدَُونٍَ هُمٍْ وَباِلنَّجْمٍِ

langit sebagai petunjuk bagi manusia untuk mengetahui arah dan 

perjalanan mereka. Demikian pula firman-Nya: ٍَْالسَّبيِلٍِ سَوَاءٍَ يهَْدِينَِي أن [Al-

Anbiya: 31], di mana Nabi Musa AS memohon kepada Tuhannya untuk 

ditunjukkan jalan yang paling lurus agar tidak tersesat. Contoh lain 

adalah firman-Nya: ٍَْهُدًى النَّارٍِ عَلىٍَ أجَِدٍَ أو [Thaha: 10], yaitu menemukan 

seseorang di dekat api yang dapat menunjukkan jalan. 

6. Makna perintah Nabi Muhammad SAW, seperti dalam firman Allah: ٍَّإِن 

 ,Abu Hayyan berkata .[Al-Baqarah: 159] وَالْهُدَىٍَٰ الْبيَ ِناَتٍِ مِنٍَ أنَْزَلْناَ مَا يَكْتمُُونٍَ الَّذِينٍَ

‘Huda’ merujuk pada perintah Nabi Muhammad SAW, sifat-sifatnya, 

dan kepatuhan kepadanya. Contoh serupa adalah firman-Nya: ٍْمَا بَعْدٍِ مِن 

 Qatadah berkata, ayat ini turun .[Muhammad: 25, 32] الْهُدَىٍَٰ لهَُمٍُ تبَيََّنٍَ

mengenai sekelompok orang Yahudi yang mengetahui perintah 

Rasulullah SAW dari Taurat dan memahami kebenarannya, tetapi karena 

iri hati, mereka berpaling dari petunjuk tersebut. 

7. Makna Al-Qur’an, seperti dalam firman Allah: جَاءَهُمٍُ إِذٍْ يؤُْمِنوُاٍ أنٍَْ النَّاسٍَ مَنعٍََ وَمَا 

 yaitu tidak ada yang menghalangi manusia untuk ,[Al-Isra’: 94] الْهُدَىٍَٰ

beriman kepada Al-Qur’an dan kenabian Muhammad SAW kecuali 

keraguan yang ada di hati mereka. Contoh serupa adalah firman-Nya: 

 .[An-Najm: 23] الْهُدَىٍَٰ رَب هِِمٍُ مِنٍْ جَاءَهُمٍْ وَلقََدٍْ

8. Makna Taurat, seperti dalam firman Allah: ٍْالْهُدَىٍَٰ مُوسَى آتيَْناَ وَلقََد [Ghafir: 53], 

yaitu Taurat. Ini adalah salah satu makna dalam ayat tersebut. 

9. Makna tauhid, seperti dalam firman Allah: ٍَباِلْهُدَىٍَٰ رَسوُلَهٍُ أرَْسَل [At-Taubah: 

33]. Abu Hayyan berkata, ‘Huda’ merujuk pada tauhid, Al-Qur’an, atau 

penjelasan tentang kewajiban-kewajiban. Contoh serupa adalah firman-

Nya: أرَْضِناَ مِنٍْ نتُخََطَّفٍْ مَعَكٍَ الْهُدَىٍَٰ نتََّبعٍِِ إِنٍْ وَقاَلوُا [Al-Qasas: 57]. Mujahid dan lainnya 

berkata, ayat ini turun mengenai Abu Thalib. Nabi SAW berkata 

kepadanya, ‘Ucapkan ‘La ilaha illallah,’ aku akan bersaksi untukmu di 

hari kiamat.’ Abu Thalib menjawab, ‘Seandainya bukan karena celaan 



Misbahul Huda, Muhammad Taufik Hudaya, Muhammad Hidayat, Robby Hidayatul Ilmi 

 Al-Ghaaziy Jurnal Ilmu Al Qur’an dan Tafsir | 33 

dari Quraisy yang mengatakan bahwa aku melakukannya karena takut, 

niscaya aku akan menggembirakanmu dengan mengucapkannya.’ 

10. Makna cara para Nabi terdahulu, seperti dalam firman Allah: ٍُاقْتدَِهٍْ فبَهُِدَاهُم 

[Al-An‘am: 90]. Mujahid meriwayatkan dari Ibn Abbas RA bahwa Nabi 

SAW diperintahkan untuk meneladani cara para nabi terdahulu. Riwayat 

ini dikeluarkan oleh Bukhari. 

11. Makna ilham, seperti dalam firman Allah: ٍَٰهَدَىٍَٰ ثمٍَُّ خَلْقَهٍُ شَيْءٍ  كلٍَُّ أعَْطَى [Thaha: 

50]. Para mufasir berkata, maknanya adalah Allah mengilhamkan setiap 

makhluk hidup untuk mengetahui manfaatnya. Contoh serupa adalah 

firman-Nya: فهََدَىٍَٰ قَدَّرٍَ وَالَّذِي [Al-A‘la: 3]. Ibn Abbas RA berkata, Allah 

mengajarkan makhluk-Nya bagaimana pejantan mendatangi betina. 

12. Makna ketepatan dan kebenaran, seperti dalam firman Allah: ٍََّوَأن ٍَ  يهَْدِي لاٍَ اللَّّ

 yaitu Allah tidak menjadikan tipu daya orang-orang ,[Yusuf: 53] الْخَائنِيِنٍَ كَيْدٍَ

yang berkhianat menjadi tepat atau benar. Contoh serupa adalah firman-

Nya: ٍَالْهُدَىٍَٰ عَلىَ كَانٍَ إِنٍْ أرََأيَْت [Al-‘Alaq: 11], yaitu bagaimana pendapatmu jika 

orang yang kamu larang itu berada pada kebenaran dan jalan yang lurus 

dalam perbuatannya? 

13. Makna Rasulullah SAW, seperti dalam firman Allah: ا -Al] هُدًى مِن ِي يأَتْيِنََّكُمٍْ فإَِمَّ

Baqarah: 38], yaitu rasul. Ini adalah salah satu tafsir dari ayat tersebut. 

14. Makna kematangan (rusyd), seperti dalam firman Allah: ٍتجَِارَتهُُمٍْ رَبحَِتٍْ فَمَا 

 yaitu mereka tidak mencapai kematangan ,[Al-Baqarah: 16] مُهْتدَِينٍَ كَانوُا وَمَا

atau kebenaran dalam perbuatan mereka. Contoh serupa adalah firman-

Nya: ٍْالْمُهْتدَِينٍَ مِنٍَ أنَاَ وَمَاٍ إِذاً ضَللَْتٍُ قَد [Al-An‘am: 56], yaitu aku bukan termasuk 

orang-orang yang mencapai kematangan jika aku mengikuti hawa nafsu 

kalian. 

15. Makna keutamaan, seperti dalam ayat: ٍَؤُلَاءٍِ كَفَرُوا لِلَّذِينٍَ وَيقَوُلوُن  الَّذِينٍَ مِنٍَ أهَْدَىٍَٰ هََٰ

 yaitu mereka menganggap orang-orang kafir lebih ,[An-Nisa: 51] سَبيِلًاٍ آمَنوُا

utama daripada orang-orang beriman karena kebodohan dan kurangnya 

agama mereka. 



MAKNA LAFAZ HUDA DALAM AL QUR’AN (PENDEKATAN TAFSIR TEMATIK) 

34 | Al-Ghaaziy Jurnal Ilmu Al Qur’an dan Tafsir 

16. Makna memimpin, seperti dalam firman Allah: ٍْالْجَحِيمٍِ صِرَاطٍِ إلِىٍََٰ فاَهْدُوهُم [As-

Saffat: 23]. Ibn Abbas berkata, maksudnya adalah menunjukkan mereka 

ke jalan menuju neraka. Ibn Kaisan berkata, memimpin mereka. Sebagian 

mufasir berkata, maknanya adalah menggiring mereka dengan keras ke 

neraka. 

17. Makna mati dalam keadaan Islam, seperti dalam firman Allah: لَغفََّارٍ  وَإنِ ِي 

 ,Qatadah dan lainnya berkata .[Thaha: 82] اهْتدََىٍَٰ ثمٍَُّ صَالِحًا وَعَمِلٍَ وَآمَنٍَ تاَبٍَ لِمَنٍْ

yaitu tetap berpegang pada Islam hingga meninggal dunia. 

18. Makna pengajaran, seperti dalam firman Allah: ٍَفهََدَىٍَٰ ضَالاًٍ وَوَجَدَك [Ad-

Dhuha: 7], yaitu Allah menemukanmu tidak mengetahui kitab dan iman, 

lalu mengajarkan kepadamu apa yang belum kamu ketahui. 

19. Makna keteguhan, seperti dalam firman Allah: َرَاطٍَ اهْدِنا -Al] الْمُسْتقَِيمٍَ الص ِ

Fatihah: 3], yaitu berikan kami kepekaan batin di jalan itu dan teguhkan 

kami di atasnya. Al-Qurthubi berkata, maknanya adalah meneguhkan 

kami pada hidayah. Ini sebagaimana seseorang yang berdiri dikatakan, 

‘Berdirilah sampai aku kembali,’ maksudnya tetap pada keadaanmu. 

Jika diperhatikan dengan cermat makna-makna ‘huda’ yang terdapat dalam Al-

Qur’an, maka pada akhirnya semua makna tersebut kembali pada makna 

bimbingan (irsyad). Makna ini merupakan makna dasar yang menjadi titik temu 

semua makna tersebut. Karena itu penting untuk diketahui bahwa memahami 

berbagai makna lafaz ‘huda’ dan lafaz lainnya membantu dalam memahami Al-

Qur’an. Hal ini karena makna lafaz tersebut bervariasi tergantung pada konteks 

di mana lafaz digunakan. Sebagai contoh, firman Allah: ٍَأحَْببَْتٍَ مَنٍْ تهَْدِيٍ لاٍَ إنَِّك [Al-

Qasas: 56] tampak bertentangan dengan firman-Nya: ٍَمُسْتقَِيمٍ  صِرَاطٍ  إلِىٍََٰ لتَهَْدِي وَإنَِّك 

[Asy-Syura: 52].  

Ayat pertama dalam kedua contoh di atas menafikan kemampuan Rasul untuk 

memberikan hidayah kepada orang yang ia cintai, sementara ayat kedua 

menetapkan bahwa Rasul dapat memberikan hidayah. Namun, jika kita 

memahami makna ‘huda’ yang mencakup hidayah dalam bentuk taufiq, tasdid, 

dan ilham, serta hidayah dalam bentuk petunjuk dan bimbingan. Maka jelas 



Misbahul Huda, Muhammad Taufik Hudaya, Muhammad Hidayat, Robby Hidayatul Ilmi 

 Al-Ghaaziy Jurnal Ilmu Al Qur’an dan Tafsir | 35 

bahwa hidayah yang dinafikan dalam ayat pertama adalah hidayah taufiq, 

tasdid, dan ilham, sementara hidayah yang ditegaskan dalam ayat kedua adalah 

hidayah petunjuk dan bimbingan. 

Perbedaan Lafaz Huda dan Hidayah 

Menurut Al-Raghib, al-hidayah dan al-huda secara bahasa memiliki 

makna yang sama, tetapi Allah secara khusus menggunakan lafaz al-huda untuk 

petunjuk yang Dia jaga dan berikan kepada manusia sesuai kehendak-Nya. 

Makna huda bervariasi tergantung konteks. Asy-Sya’bi menjelaskan bahwa 

huda adalah petunjuk yang menyelamatkan dari kesesatan, mengarahkan 

seseorang pada tujuan yang diinginkan, sementara kesesatan bertentangan 

dengan petunjuk tersebut.34 Al-hudā dan al-hidāyah adalah dua bentuk 

mashdar dari kata kerja يهَْدِي هَدَى  (dia memberi petunjuk). Keduanya berasal dari 

akar kata ( ي د هـ ) yang menunjukkan dua makna pokok. Pertama, mendahului 

(at-taqaddum) untuk memberi petunjuk (memimpin atau maju ke depan agar 

orang lain dapat mengikuti jalan yang benar). Kedua, menggerakkan atau 

membangkitkan kelembutan dan kemudahan (ba‘ṯatu luthfin), yaitu 

menciptakan rasa lapang, kemudahan, dan daya tarik di dalam hati sehingga 

seseorang mau dan mampu menempuh jalan kebenaran.35 

Dari segi bahasa, kata al-hudā dan al-hidāyah pada dasarnya satu makna yang 

sama. Namun dalam istilah para mufassir dan ulama, keduanya dibedakan 

sebagai berikut. Al-hudā adalah petunjuk yang langsung diberikan dan 

dianugerahkan oleh Allah sendiri, yang menjadi kekhususan-Nya dan tidak 

dapat diberikan oleh manusia. Contohnya: ٍَئِك نٍ هُدًى عَلىٍََٰ ﴿أوُلََٰ ب هِِمْ﴾ م ِ رَّ  “Merekalah 

orang-orang yang berada di atas petunjuk dari Rabb mereka” (al-Baqarah: 5)dan 

firman-Nya: ٍُْهُدَى إِنٍَّ ﴿قل ٍِ ﴾ هوٍَُ اللَّّ الْهُدَىَٰ  “Katakanlah: ‘Sesungguhnya petunjuk Allah 

itulah petunjuk (yang sebenarnya)’” (al-An‘ām: 71). Sementara al-hidāyah dan 

al-ihtidā’ adalah petunjuk yang dicari, diupayakan, dan dipilih oleh manusia 

 
34 Zamakhsyari, Tafsir Al-Kasyaf (Beirut: Dar al-Ma’rifah, 2009), hlm. 36. 
35 Ṣāliḥ ibn ‘Abdillāh ibn Ḥumaid, Naḍrah an-Na‘īm fī Makārim Akhlāq ar-Rasūl al-Karīm (bāb: min 

akhlāqihī al-hadyu wa al-hidāyah) (Jeddah: Dār al-Wasīlah li an-Nashr wa at-Tawzī‘, 1418 

H / 1998 M), VIII: 3566. 



MAKNA LAFAZ HUDA DALAM AL QUR’AN (PENDEKATAN TAFSIR TEMATIK) 

36 | Al-Ghaaziy Jurnal Ilmu Al Qur’an dan Tafsir 

sendiri dengan kehendak dan usahanya, baik dalam urusan duniawi maupun 

ukhrawi. Contoh urusan duniawi: وَالْبحَْرٍِ﴾ الْبَر ٍِ ظلُُمَاتٍِ فِي بهَِا لِتهَْتدَُوا النُّجُومٍَ لكَُمٍُ جَعلٍََ الَّذِي ﴿وَهوٍَُ  

“Dan Dialah yang menjadikan bintang-bintang bagimu agar kamu 

menjadikannya petunjuk di kegelapan darat dan lautan” (al-An‘ām: 97).Contoh 

urusan ukhrawi: ٍتهَْتدَُونَ﴾ وَلَعلََّكُمٍْ عَليَْكُمٍْ نِعْمَتِي وَلِِتُِمٍَّ وَاخْشَوْنِي تخَْشَوْهُمٍْ ﴿فَلَا  “Maka janganlah 

kamu takut kepada mereka, tetapi takutlah kepada-Ku, dan agar Aku 

sempurnakan nikmat-Ku kepadamu, dan supaya kamu mendapat petunjuk” 

(al-Baqarah: 150). Al-hudā adalah anugerah langsung dari Allah, sedangkan al-

hidāyah/al-ihtidā’ adalah ikhtiar dan usaha manusia untuk mencari serta 

mengikuti petunjuk tersebut.36 

Menurut pendapat atau sumber lain, terdapat perbedaan antara al-hudā dan al-

hidāyah. Adapun al-hudā (الهُدَى), ia adalah kebalikan dari al-dhalāl (kesesatan). 

Dengan demikian berarti pengetahuan hati yang yakin tentang wajibnya setiap 

kewajiban, pembenaran hati terhadapnya, keyakinan yang mantap bahwa 

segala sesuatu memang sebagaimana hakikatnya, serta pengakuan dan 

pemberitahuan lisan tentang semua itu. Pengakuan lisan tersebut juga disebut 

‘hudā’ karena ia merupakan berita yang benar dan jujur, sekaligus lawan dari 

gambaran palsu dan dusta. Sedangkan al-hidāyah (الهِدَايَة) yang berupa petunjuk 

dari Allah, adalah penciptaan (khalq) al-hudā di dalam hati, pelapangan dan 

penerangan dada, kelapangan serta ketenangan hati dalam menerima 

kebenaran, pemudahan serta pelapangan jalan menuju kebenaran itu, serta 

penganugerahan berbagai luthf (kelembutan dan kemudahan ilahi) yang 

memungkinkan seseorang melakukan ketaatan. Kadang-kadang al-hidāyah 

juga bermakna seruan atau ajakan menuju sesuatu. Namun, seruan menuju 

kebenaran baru disebut ‘hidāyah kepadanya’ hanya jika orang yang diseru 

menerimanya dan memperoleh manfaat darinya. Jika tidak diterima dan tidak 

memberi manfaat, maka seruan itu tetap disebut ‘da‘wah’ (ajakan) saja, bukan 

 
36https://www.facebook.com/Ya.Rab.Satrak.3afwak.Redak/posts/667600663260541/?locale=ar_AR&_r
dc=2&_rdr#, diakses 2/12/2025. 

https://www.facebook.com/Ya.Rab.Satrak.3afwak.Redak/posts/667600663260541/?locale=ar_AR&_rdc=2&_rdr
https://www.facebook.com/Ya.Rab.Satrak.3afwak.Redak/posts/667600663260541/?locale=ar_AR&_rdc=2&_rdr


Misbahul Huda, Muhammad Taufik Hudaya, Muhammad Hidayat, Robby Hidayatul Ilmi 

 Al-Ghaaziy Jurnal Ilmu Al Qur’an dan Tafsir | 37 

‘hidāyah’.37 Begitu juga antara antara al-hudā (الهُدَى) dan al-irshād (ٍالإرشاد) terdapat 

perbedaan. Perbedaan antara al-hudā (الهُدَى) dan al-irshād (الإرشاد) adalah bahwa 

al-hudā dapat mencakup kebaikan maupun keburukan. Sedangkan al-irshād 

hanya digunakan untuk petunjuk menuju kebaikan semata, tidak pernah untuk 

keburukan.38 Begitu juga al-hudā dan ar-rusyd terdapat perbedaan.  Ar-rusyd 

(kematangan/ketepatan) berlawanan dengan al-ghayy (kesesatan/kegilaan), 

sedangkan al-hudā (petunjuk) berlawanan dengan adh-dhalāl (kesesatan). Allah 

Ta’ala berfirman: ٍشْدٍِ سَبيِلٍَ يَرَوْا ﴿وَإِن ٍِ سَبيِلٍَ يَرَوْا وَإِنٍ ۖ ٍ سَبيِلًاٍ يتََّخِذوُهٍُ لاٍَ الرُّ سَبيِلًا﴾ يتََّخِذوُهٍُ الْغيَ   “Dan 

jika mereka melihat jalan kematangan (ar-rusyd), mereka tidak mengambilnya 

sebagai jalan; tetapi jika mereka melihat jalan kesesatan (al-ghayy), mereka 

mengambilnya sebagai jalan” (QS. al-A‘rāf: 146). Maka al-ghayy adalah lawan 

dari ar-rusyd. Ar-rusyd adalah ketepatan dan kematangan dalam 

perbuatan/amal, sedangkan al-hudā adalah ketepatan dan kematangan dalam 

ilmu/pengetahuan.39 Al-hudā lebih menekankan petunjuk dan bimbingan 

(umum maupun khusus). Sementara ar-rushd berfokus pada keberhasilan dan 

kematangan (terutama di akhirat, seperti petunjuk menuju surga). Maka dalam 

hal ini huda mencakup rushd, tapi rushd lebih spesifik pada hasil sukses dari 

petunjuk tersebut.40 

Dua Bentuk Huda Dalam Al-Qur’an 

Kata al-hudā dalam Al-Qur’an dipakai dengan dua macam penggunaan, 

penggunaan umum (‘ām) dan penggunaan khusus (khāṣṣ). Adapun al-hudā yang 

bersifat umum, maknanya adalah menjelaskan jalan kebenaran dan menerangi 

jalan yang terang, baik orang yang dijelaskan itu akhirnya menempuh jalan 

tersebut maupun tidak. Termasuk contoh penggunaan makna ini adalah firman 

Allah Ta’ala: ا فهََدَيْناَهُمْ﴾ ثمَُودٍُ ﴿وَأمََّ ’Adapun kaum Tsamūd, maka Kami telah memberi 

petunjuk kepada mereka’ (QS. Fuṣṣilat: 17), yakni Kami telah menjelaskan 

 
37 Abū Bakr Muḥammad ibn aṭ-Ṭayyib al-Bāqillānī, al-Intiṣār li al-Qur’ān (Amman: Dār al-

Fatḥ/Beirut: Dār Ibn Ḥazm, 1422 H/2001 M), II: 637. 
38 Abū Hilāl al-Ḥasan ibn ‘Abdillāh ibn Sahl al-‘Askarī, al-Wujūh wa an-Naẓā’ir (bāb: al-hudā wa al-

hidāyah) (Kairo: Maktabah aṯ-Ṯaqāfah ad-Dīniyyah, t.t.), I: 497. 
39 https://sh-albarrak.com/fatwas/9848, diakses 2/12/2025. 
40 https://www.youtube.com/watch?v=4d1gEdx_OWA&themeRefresh=1, diakses 2/12/2025. 

https://sh-albarrak.com/fatwas/9848
https://www.youtube.com/watch?v=4d1gEdx_OWA&themeRefresh=1


MAKNA LAFAZ HUDA DALAM AL QUR’AN (PENDEKATAN TAFSIR TEMATIK) 

38 | Al-Ghaaziy Jurnal Ilmu Al Qur’an dan Tafsir 

kepada mereka jalan kebenaran melalui lisan Nabi Kami, Ṣāliḥ ‘alaihis-salām, 

walaupun mereka tidak mau menempuhnya. Hal ini terbukti dari lanjutan ayat: 

﴾ عَلىَ الْعَمَىٍَٰ ﴿فاَسْتحََبُّوا الْهُدَىَٰ ’namun mereka lebih menyukai kebutaan daripada 

petunjuk’ (QS. Fuṣṣilat: 17).Contoh lain lagi adalah firman-Nya:  هَدَيْناَهٍُ ﴿إنَِّا

 ’Sesungguhnya Kami telah menunjukkan kepadanya jalan (yang benar)’السَّبيِلَ﴾

(QS. al-Insān: 3),yakni Kami telah menjelaskan kepadanya dua jalan: jalan 

kebaikan dan jalan keburukan, sebagaimana dibuktikan oleh kelanjutan ayat: ا  ﴿إِمَّ

ا كَفوُرًا﴾  baik dia bersyukur maupun dia kufur (ingkar)’ (QS. al-Insān: 3).41’شَاكِرًا وَإِمَّ

Kata ‘al-hudā’ (الهُدَى) memiliki dua makna utama. Pertama, al-hudā al-‘āmm 

(hidayah bayān/petunjuk penjelasan), yaitu petunjuk berupa penjelasan jalan, 

dakwah, dan irsyad. Petunjuk jenis ini bersifat umum bagi semua manusia. 

Allah Ta’ala berfirman: ٍِ ُقوَْمٍ  ﴿وَلِكل ﴾ هَاد   ‘Dan bagi setiap umat ada yang memberi 

petunjuk’ (QS. ar-Ra’d: 7). Dan firman-Nya kepada Nabi:  صِرَاطٍ  إلِىٍََٰ لتَهَْدِيٍ ﴿وَإنَِّكٍَ

﴾  Dan sesungguhnya engkau benar-benar memberi petunjuk menuju jalan’مُسْتقَِيم 

yang lurus’ (QS. asy-Syūra: 52). Contoh lain: ا فهََدَيْناَهُمْ﴾ ثمَُودُ ﴿وَأمََّ ’Adapun kaum 

Tsamūd, Kami telah memberi petunjuk kepada mereka’ — yaitu Kami jelaskan 

jalan yang benar melalui lisan Nabi Ṣāliḥ ‘alaihis-salām (QS. Fuṣṣilat: 17). Kedua, 

al-hudā al-khāṣṣ (hidayah taufiq/petunjuk pemberian taufik), yaitu penguatan 

dan taufik khusus dari Allah sehingga seorang hamba benar-benar sampai 

kepada keridhaan-Nya. Inilah hidayah yang tidak bisa diberikan oleh siapa pun 

selain Allah. Allah berfirman: كِنٍَّ أحَْببَْتٍَ مَنٍْ تهَْدِي لاٍَ ﴿إنَِّكٍَ ٍَ وَلََٰ  أعَْلَمٍُ وَهوٍَُ يَشَاءٍُ مَنٍ يهَْدِي اللَّّ

 Sesungguhnya engkau (Muhammad) tidak dapat memberi petunjuk’باِلْمُهْتدَِينَ﴾

kepada orang yang engkau cintai, tetapi Allah memberi petunjuk kepada orang 

yang Dia kehendaki, dan Dia lebih mengetahui orang-orang yang mau 

menerima petunjuk’ (QS. al-Qaṣaṣ: 56). Dan firman-Nya: ٍُ يهَْدٍِ ﴿مَنٍ  وَمَنٍ ۖ ٍ الْمُهْتدَِي فهَُوٍَ اللَّّ

ئِكٍَ يضُْلِلٍْ الْخَاسِرُونَ﴾ هُمٍُ فأَوُلََٰ ’Barang siapa yang Allah beri petunjuk, maka dialah yang 

mendapat petunjuk; dan barang siapa yang Dia sesatkan, maka mereka itulah 

 
41 Muḥammad al-Amīn ibn Muḥammad al-Mukhtār ash-Shinqīṭī, Daf‘u Īhām al-Iḍṭirāb ‘an Āyāt 

al-Kitāb (Kairo: Maktabah Ibn Taymiyyah, 1417 H/1996 M), I:7. 



Misbahul Huda, Muhammad Taufik Hudaya, Muhammad Hidayat, Robby Hidayatul Ilmi 

 Al-Ghaaziy Jurnal Ilmu Al Qur’an dan Tafsir | 39 

orang-orang yang rugi’ (QS. al-A‘rāf: 178). Juga ٍَئِك نٍ هُدًى عَلىٍََٰ ﴿أوُلََٰ ب هِِمْ﴾ م ِ -QS. al) رَّ

Baqarah: 5) dan  ﴾ُوَيهَْدِي مَنٍ يَشَاء﴿(QS. Fāṭir: 8).42 

Dari kedua makna ini menjadi jelas bahwa huda dengan tipe hidayah 

bayān dan dakwah bersifat umum bagi orang beriman maupun kafir, dan boleh 

dinisbahkan kepada Allah maupun kepada para rasul dan dai. Sedangkan huda 

dengan tipe hidayah taufiq bersifat khusus, tidak boleh dinisbahkan kecuali 

kepada Allah Ta’ala semata. Hal ini karena ia bukan termasuk kemampuan 

makhluk, melainkan termasuk kekhususan Zat Yang Maha Kuasa atas segala 

sesuatu. 

Dalam sumber lain, kata “al-hudā” memiliki dua makna utama. Pertama, 

makna petunjuk berupa penjelasan jalan dan irsyad (ar-rasyad wa ad-dalalah). Ini 

adalah jenis petunjuk yang dapat dinisbahkan kepada para rasul, Al-Qur’an, 

dan juga hamba-hamba Allah yang lain. Allah Ta’ala berfirman:  إلِىٍََٰ لتَهَْدِيٍ ﴿وَإنَِّكٍَ

﴾ صِرَاطٍ  سْتقَِيم  مُّ “Dan sesungguhnya engkau (Muhammad) benar-benar memberi 

petunjuk kepada jalan yang lurus” (asy-Syūra: 52). ذاَ ﴿إِنٍَّ  هِيٍَ لِلَّتِي يهَْدِي الْقُرْآنٍَ هََٰ

 Sesungguhnya Al-Qur’an ini memberi petunjuk kepada (jalan) yang paling“أقَْوَمُ﴾

lurus” (al-Isrā’: 9). ل ِلْمُتَّقِينَ﴾ ﴿هُدًى  “Petunjuk bagi orang-orang yang bertakwa” (al-

Baqarah: 2).Termasuk juga firman-Nya: ا فهََدَيْناَهُمْ﴾ ثمَُودٍُ ﴿وَأمََّ  “Adapun kaum Tsamūd, 

Kami telah memberi petunjuk kepada mereka” — yakni Kami jelaskan jalan 

yang benar kepada mereka (Fuṣṣilat: 17).  ﴿وَهَدَيْناَهٍُ dan (al-Insān: 3) السَّبيِلَ﴾ هَدَيْناَهٍُ ﴿إنَِّا

-Dan Kami telah menunjukkan kepadanya dua jalan yang terang” (al“ النَّجْدَيْنِ﴾

Balad: 10). Kedua, makna kelembutan ilahi (luthf), taufik (taufiq), pemeliharaan 

dari kesalahan (ishmah), dan penguatan hati (ta’yid). Ini adalah jenis petunjuk 

yang khusus hanya milik Allah, tidak seorang pun dapat memberikannya selain 

Dia. Contohnya firman-Nya:  ٍَكِنٍَّ أحَْببَْتٍَ مَنٍْ تهَْدِيٍ لاٍَ ﴿إنَِّك ٍَ وَلََٰ يَشَاءُ﴾ مَنٍ يهَْدِي اللَّّ “Sesungguhnya 

 
42 ‘Abdullāh Khaḍr Ḥamad, al-Kifāyah fī at-Tafsīr bi al-Ma’ṯūr wa ad-Dirāyah (al-Muqaddimah wa at-

Tamhīd wa Tafsīr Sūrah al-Fātiḥah), (faṣl: ma‘nā al-hidāyah fī qawlihī ta‘ālā:  رَاطَ    اهْدِنَا الص ِ

 .hlm. 300 ,(Beirut: Dār al-Qalam, 1438 H/2017M) (الْمُسْتقَِيمَ 



MAKNA LAFAZ HUDA DALAM AL QUR’AN (PENDEKATAN TAFSIR TEMATIK) 

40 | Al-Ghaaziy Jurnal Ilmu Al Qur’an dan Tafsir 

engkau tidak dapat memberi petunjuk kepada orang yang engkau cintai, tetapi 

Allah memberi petunjuk kepada siapa yang Dia kehendaki” (al-Qaṣaṣ: 56).43 

Dalam bahasa lain, term huda terkadang disebut sebagai لِلْمُتَّقِينٍَ هُدًى [Al-

Baqarah: 2], petunjuk khusus bagi orang-orang bertakwa. Namun juga 

terkadang لِلنَّاسٍِ هُدًى [Al-Baqarah: 185], petunjuk umum untuk seluruh manusia. 

Sekilas, kedua ayat ini tampak bertentangan, tetapi para ulama menjelaskan 

bahwa huda dalam Al-Qur’an terbagi menjadi dua jenis, yaitu huda umum 

(dalalah wa irsyad) dan huda khusus (tawfiq wa tasdid). Petunjuk umum adalah 

penunjukan jalan kebenaran yang diberikan kepada semua, sebagaimana dalam 

 yang dilakukan ,[Asy-Syura: 52] مُسْتقَِيمٍ  صِرَاطٍ  إلِىٍََٰ لتَهَْدِي وَإنَِّكٍَ dan [Ar-Ra’d: 7] هَادٍ  قوَْمٍ  وَلِكلُ ٍِ

oleh para Rasul. Huda khusus adalah anugerah Allah berupa keberhasilan 

untuk taat, seperti dalam ٍَكِنٍَّ أحَْببَْتٍَ مَنٍْ تهَْدِي لاٍَ إنَِّك ٍَ وَلََٰ  dan [Al-Qasas: 56] يَشَاءٍُ مَنٍْ يهَْدِي اللَّّ

ٍُ يُرِدٍِ فَمَنٍْ  Sementara huda umum .[Al-An’am: 125] لِلِْْسْلَامٍِ صَدْرَهٍُ يَشْرَحٍْ يهَْدِيَهٍُ أنٍَْ اللَّّ

menjelaskan jalan kebenaran dan kesesatan, seperti dalam ا  فهََدَينْاَهُمٍْ ثمَُودٍُ وَأمََّ

[Fushshilat: 17], tetapi manusia bebas memilih, sebagaimana dalam الْعَمَىٍَٰ فاَسْتحََبُّوا 

 Huda khusus diberikan kepada mereka yang Allah .[Fushshilat: 17] الْهُدَىٍَٰ عَلىَ

pilih untuk taat dan mencapai keselamatan. Para mufasir menegaskan bahwa 

penyebutan huda untuk orang bertakwa dalam ٍلِلْمُتَّقِينٍَ هُدًى adalah bentuk 

penghormatan, karena merekalah yang benar-benar memanfaatkan petunjuk 

Al-Qur’an. Huda ini mengarah pada ketakwaan sebagai tujuan akhir, sementara 

huda umum dalam لِلنَّاسٍِ هدًُى berlaku untuk semua, termasuk yang belum 

beriman. Dengan demikian, tidak ada kontradiksi antara kedua ayat, karena 

huda umum mencakup semua manusia, sedangkan huda khusus adalah 

anugerah bagi orang bertakwa yang mengamalkan Al-Qur’an dengan penuh 

keimanan.44 

D. Kesimpulan 

Berdasarkan kajian tematik terhadap lafaz huda dalam Al-Qur’an dengan 

pendekatan al-wujūh wa al-naẓā’ir dan tafsir tematik, dapat disimpulkan bahwa 

 
43 Mūsā Shāhīn Lāshīn, Fatḥ al-Mun‘im Sharḥ Ṣaḥīḥ Muslim (bāb: bayān ma‘nā al-hidāyah wa 

anwa‘ihā) (Kairo: Dār ash-Shurūq, 1423 H/2002 M), IV: 87. 
44 www.islamweb.net/ar/article/61400/الهداية-في-القرآن-على-نوعين, diakses 27/10/2025. 

http://www.islamweb.net/ar/article/61400/الهداية-في-القرآن-على-نوعين


Misbahul Huda, Muhammad Taufik Hudaya, Muhammad Hidayat, Robby Hidayatul Ilmi 

 Al-Ghaaziy Jurnal Ilmu Al Qur’an dan Tafsir | 41 

lafaz huda adalah salah satu lafaz musytarak yang sangat kaya makna dalam 

Al-Qur’an. Ia muncul dalam berbagai bentuk derivasi sebanyak lebih dari 300 

kali dan memiliki puluhan “wajah” (makna kontekstual) yang berbeda, mulai 

dari penjelasan (bayān), agama Islam, iman, Al-Qur’an, Taurat, Nabi 

Muhammad صلى الله عليه وسلم, para rasul, ilham fitrah, tauhid, sunnah, perbaikan, taubat, 

hingga keteguhan dan kematangan (rushd). Meskipun beragam, semua makna 

tersebut kembali pada inti tunggal, yaitu bimbingan yang mengantarkan kepada 

tujuan yang benar (irsyād ilā al-maqṣūd al-ṣaḥīḥ), baik dalam ranah ilmu maupun 

amal. Dalam Al-Qur’an sendiri, huda dipakai dalam dua tingkatan besar. 

Pertama, huda ‘āmm (umum): penjelasan dan penunjukan jalan kebenaran yang 

diberikan kepada seluruh manusia (bahkan kepada kaum yang ingkar seperti 

Tsamūd), sehingga tidak ada uzur bagi siapa pun. Kedua, huda khāṣṣ (khusus): 

taufik dan penguatan ilahi yang hanya diberikan kepada orang yang Allah 

kehendaki, sehingga ia benar-benar berjalan di atas jalan lurus dan mencapai 

keselamatan. Perbedaan ini merupakan jawaban atas ayat-ayat yang sekilas 

tampak bertentangan, seperti peniadaan kemampuan Rasul untuk memberi 

huda (QS. al-Qaṣaṣ: 56) dengan penetapan bahwa beliau memberi huda kepada 

jalan lurus (QS. asy-Syūra: 52). Yang dinafikan adalah huda khāṣṣ (taufik), 

sedangkan yang ditegaskan adalah huda ‘āmm (bayān dan irsyād). 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



MAKNA LAFAZ HUDA DALAM AL QUR’AN (PENDEKATAN TAFSIR TEMATIK) 

42 | Al-Ghaaziy Jurnal Ilmu Al Qur’an dan Tafsir 

Referensi 

Buku dan Kitab Klasik 

Al-Abyārī, Ibrāhīm ibn Ismā‘īl. (1405 H/1985 M). Al-Mawsū‘ah al-Qur’āniyyah al-

Mutakhaṣṣiṣah. Jilid III. Beirut: Mu’assasah Sajl al-‘Arab. 

Al-Farmawy, Abd. al-Hayy. Metode Tafsir Mawdhu’iy, Sebuah Pengantar, terj. 

Suryan A Jamrah. Jakarta: PT Raja Grafindo Persada, 1994. 

Al-‘Askarī, Abū Hilāl al-Ḥasan ibn ‘Abdillāh ibn Sahl. (t.t.). Al-Wujūh wa an-

Naẓā’ir. Kairo: Maktabah aṯ-Ṯaqāfah ad-Dīniyyah. 

Al-‘Askarī, Abū Hilāl. (2007 M). Taṣḥīḥ al-Wujūh wa an-Naẓā’ir. Disunting oleh 

Muḥammad ‘Uthmān. Kairo: Maktabah al-Thaqāfah ad-Dīniyyah. 

Al-Bāqillānī, Abū Bakr Muḥammad ibn aṭ-Ṭayyib al-. (1422 H/2001 M). Al-Intiṣār 

li al-Qur’ān. Jilid II. Amman: Dār al-Fatḥ – Beirut: Dār Ibn Ḥazm. 

Bustānī, Fu’ād Afram al-. (t.t.). Munjid al-Ṭullāb. Beirut: Dār al-Masyriq. 

Chirzin, Muhammad. (1998). Al-Qur’an dan Ulūm al-Qur’an. Yogyakarta: PT 

Dana Bhakti Prima Yasa. 

Dāmaghānī, al-Ḥusayn ibn Muḥammad al-. (1980 M). Qāmūs al-Qur’ān: Iṣlāḥ al-

Wujūh wa an-Naẓā’ir fī al-Qur’ān al-Karīm. Disunting oleh ‘Abd al-‘Azīz Sayyid 

al-Ahl. Cet. 2. Beirut: Dār al-‘Ilm lil-Malāyīn. 

Ḥamad, ‘Abdullāh Khaḍr. (1438 H/2017 M). Al-Kifāyah fī at-Tafsīr bi al-Ma’ṯūr wa 

ad-Dirāyah. Jilid 1. Beirut: Dār al-Qalam. 

Ḥumaid, Ṣāliḥ ibn ‘Abdillāh ibn. (1418 H/1998 M). Naḍrah an-Na‘īm fī Makārim 

Akhlāq ar-Rasūl al-Karīm. Jilid VIII. Jeddah: Dār al-Wasīlah li an-Nashr wa at-

Tawzī‘. 

Ibn Fāris. (1979 M). Mu‘jam Maqāyīs al-Lughah. Jilid VI. Kairo: Dār al-Fikr. 

Ibn Manẓūr. (1414 H). Lisān al-‘Arab. Beirut: Dār Ṣādir. 

Lāshīn, Mūsā Shāhīn. (1423 H/2002 M). Fatḥ al-Mun‘im Sharḥ Ṣaḥīḥ Muslim. Jilid 

IV. Kairo: Dār ash-Shurūq. 

Ma‘lūf, Louis & Bernard Tūtl. (2011). Al-Munjid fī al-Lughah wa al-A‘lām. Beirut: 

Dār al-Masyriq. 



Misbahul Huda, Muhammad Taufik Hudaya, Muhammad Hidayat, Robby Hidayatul Ilmi 

 Al-Ghaaziy Jurnal Ilmu Al Qur’an dan Tafsir | 43 

Muqātil bin Sulaimān al-Balkhī. (2006). Al-Wujūh wa an-Naẓā’ir fī al-Qur’ān al-

‘Aẓīm. Dubai: Markaz Jum‘a al-Mājid li aṯ-Ṯaqāfah wa at-Turāṯ. 

Shihab, M. Quraish. (1998). Mukjizat Al-Qur’an Ditinjau dari Aspek Kebahasaan, 

Isyarat Ilmiah, dan Pemberitaan Gaib. Bandung: Mizan. 

Shihab, M. Quraish. (2007). Mukjizat al-Qur’an. Bandung: Anggota Ikapi. 

Shinqīṭī, Muḥammad al-Amīn ibn Muḥammad al-Mukhtār ash-. (1417 H/1996 

M). Daf‘u Īhām al-Iḍṭirāb ‘an Āyāt al-Kitāb. Jilid I. Kairo: Maktabah Ibn 

Taymiyyah. 

Suyūṭī, Jalāluddīn al-. (2008). Al-Itqān fī ‘Ulūm al-Qur’ān. Solo: Media Kreasi. 

Suyūṭī, Jalāluddīn al-. (t.t.). Al-Itqān fī ‘Ulūm al-Qur’ān. Terj. Rarikh Marzuki 

Ammar dkk. Jilid II. Surabaya: PT Bina Ilmu. 

Zabīdī, al-. Tāj al-‘Arūs. (tanpa tahun dan tempat penerbit). 

Zamakhsharī. (2009). Tafsīr al-Kashshāf. Beirut: Dār al-Ma‘rifah. 

Zarkasyī, Badruddīn al-. (2007). Al-Burhān fī ‘Ulūm al-Qur’ān. Beirut: Dār al-

Kutub al-‘Ilmiyyah. 

Jurnal dan Artikel Ilmiah  

Ahmad, Syukraini. (2014). “Urgensi Wujūh wa an-Naẓā’ir”. Jurnal Madania, 

17(1). 

Furqan, Furqan & Khairatur Ridhatillah. (2022). “Studi Lafaz Din, Millah, 

Ummah dan Huda dalam Al-Qur’an”. Tafse: Journal of Qur’anic Studies, 7(1), 

115–132. https://doi.org/10.22373/tafse.v7i1.12489 

Hariyadi, Muhammad, Aldomi Putra & Aas Siti Sholichah. (2022). “Paradigma 

Integrasi Maqasid dan Huda Al-Qur’an”. Al Quds: Jurnal Studi Alquran dan 

Hadis, 6(3). https://doi.org/10.29240/alquds.v6i3.4197 

Muthoharoh, Siti. (2024). “Semantik Kata Kunci dalam Al-Qur’an: Studi Kasus 

Konsep ‘Huda’ dan ‘Dhalal’”. Jurnal Quran Hadis, 1(1). 

Rustina N. (2018). “Konsep Hidayah dalam Al-Qur’an”. Jurnal Fikratuna, 9(1), 

84–107. 

https://doi.org/10.22373/tafse.v7i1.12489
https://doi.org/10.29240/alquds.v6i3.4197


MAKNA LAFAZ HUDA DALAM AL QUR’AN (PENDEKATAN TAFSIR TEMATIK) 

44 | Al-Ghaaziy Jurnal Ilmu Al Qur’an dan Tafsir 

Swasono, Panji Adam & Miftakhussurur, M. (2024). “Pendekatan Multidisiplin 

terhadap Konsep Huda dalam Al-Qur’an: Solusi untuk Tantangan 

Kontemporer”. Mumtaz: Jurnal Studi Al-Quran dan Keislaman, 8(2), 250–264. 

 

Skripsi, Tesis, dan Disertasi 

Andriansyah. (2018). Relasi Makna Rahmat dan Huda dalam Al-Qur’an (Analisis 

Semantik Tafsir Al-Kasysyaf). Skripsi Sarjana. UIN Sultan Maulana Hasanuddin 

Banten. 

Anam, Zakiyyatul. (2022). Hidayah dalam Al-Qur’an (Kajian Semantik Toshihiko 

Izutsu). Skripsi Sarjana. UIN Walisongo. 

Faiziyyah, Laili Attiyatul. (2021). Sinonimitas Lafadz al-Huda dan al-Rusydu: Kajian 

Tafsir Nurul Bajan Karya KH Mohd Romli dan HNS Midjaja dengan Pendekatan 

Analisis Semantik. Skripsi Sarjana. UIN Sunan Gunung Djati Bandung. 

Husen, Mohammad. (2016). Al-Wujūh dan al-Naẓā’ir Menurut Muqātil bin 

Sulaimān (Studi Kata Huda dan Dholal). Skripsi Sarjana. UIN Sunan Kalijaga 

Yogyakarta. 

Najim, Iman. (2010). The Meaning of Huda in the Qur’an with Reference to Three 

English Translations. Disertasi PhD. American University of Sharjah. 

Ramadani, Duwi. (2017). Ma‘na Kalimah Huda fi al-Qur’an al-Karīm (Dirāsah 

Taḥlīliyyah Dalāliyyah). Skripsi Sarjana. UIN Sunan Kalijaga. 

Utami, Nabila Dhea. (2022). Irsyād dan Huda: Perspektif Ulama Tafsir dan 

Aplikasinya terhadap Metode Semantik Toshihiko Izutsu. Skripsi Sarjana. 

Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau. 

 

Sumber Daring  

Abu Ubaidah al-Hani. (n.d.). “Ma‘ānī Kalimat ‘al-Hudā’ fi al-Qur’ān al-‘Aẓīm”. 

Diakses 20 Oktober 2025 dari https://www.mtafsir.net/threads/-معاني-كلمة-الهدى

 /في-القرآنٍ-العظيم.11149

IslamWeb. (n.d.). “ الكريم القرآن في الهدى لفظٍ ”. Diakses 20 Oktober 2025 dari 

https://www.islamweb.net/ar/article/144408/لفظ-الهدى-في-القرآنٍ-الكريم 

https://www.mtafsir.net/threads/%D9%85%D8%B9%D8%A7%D9%86%D9%8A-%D9%83%D9%84%D9%85%D8%A9-%D8%A7%D9%84%D9%87%D8%AF%D9%89-%D9%81%D9%8A-%D8%A7%D9%84%D9%82%D8%B1%D8%A2%D9%86-%D8%A7%D9%84%D8%B9%D8%B8%D9%8A%D9%85.11149/
https://www.mtafsir.net/threads/%D9%85%D8%B9%D8%A7%D9%86%D9%8A-%D9%83%D9%84%D9%85%D8%A9-%D8%A7%D9%84%D9%87%D8%AF%D9%89-%D9%81%D9%8A-%D8%A7%D9%84%D9%82%D8%B1%D8%A2%D9%86-%D8%A7%D9%84%D8%B9%D8%B8%D9%8A%D9%85.11149/
https://www.islamweb.net/ar/article/144408/%D9%84%D9%81%D8%B8-%D8%A7%D9%84%D9%87%D8%AF%D9%89-%D9%81%D9%8A-%D8%A7%D9%84%D9%82%D8%B1%D8%A2%D9%86-%D8%A7%D9%84%D9%83%D8%B1%D9%8A%D9%85


Misbahul Huda, Muhammad Taufik Hudaya, Muhammad Hidayat, Robby Hidayatul Ilmi 

 Al-Ghaaziy Jurnal Ilmu Al Qur’an dan Tafsir | 45 

IslamWeb. (n.d.). “ نوعينٍ علىٍ القرآنٍ فيٍ الهداية ”. Diakses 27 Oktober 2025 dari 

https://www.islamweb.net/ar/article/61400/الهداية-في-القرآنٍ-على-نوعين 

Shaykh al-Barrāk. (n.d.). Fatwa No. 9848. Diakses 2 Desember 2025 dari 

https://sh-albarrak.com/fatwas/9848 

YouTube. (n.d.). “ والرشد الهدى بينٍ والفرق الهداية مفهوم|  بخير الدنيا ”. Diakses 2 Desember 

2025 dari https://www.youtube.com/watch?v=4d1gEdx_OWA 

 

 

https://www.islamweb.net/ar/article/61400/%D8%A7%D9%84%D9%87%D8%AF%D8%A7%D9%8A%D8%A9-%D9%81%D9%8A-%D8%A7%D9%84%D9%82%D8%B1%D8%A2%D9%86-%D8%B9%D9%84%D9%89-%D9%86%D9%88%D8%B9%D9%8A%D9%86
https://sh-albarrak.com/fatwas/9848
https://www.youtube.com/watch?v=4d1gEdx_OWA

