Volume 1 No 2 April 2025
Al - Ghaaziy : Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir

Analisis Kepribadian Qur'ani: Perspektif Keseimbangan Ruhani dan
Jasmani pada Mukmin, Munafik, dan Kafir dalam Tafsiran Islam

Rifqi Syahputra®
Ma’had Aly Walindo, Pekalongan, Indonesia

Diterima: 6-03-2025 Direvisi : 6-03-2025 Disetujui : 11-03-2025 Diterbitkan : 12-04-2025

Abstract
This article examines the three types of human personality as outlined in the Qur’an —

believer (mukmin), hypocrite (munafig), and disbeliever (kafir) —through an integrative
approach that emphasizes the balance between spiritual and physical dimensions. The
Qur’an does not merely classify internal human states, but also correlates them with
behavior, quality of life, and ultimate existential purpose. The believer reflects harmony
between faith and self-control. In contrast, the hypocrite demonstrates a conflict between
inner belief and outward action, resulting in an identity crisis. Meanwhile, the
disbeliever denies spiritual values, showing dominance of the material self. Using a
thematic Qur’anic exegesis (tafsir maudhii’l), this study reveals that equilibrium
between the soul and the body is foundational to the formation of a comprehensive
Qur’anic personality. Imbalance between these aspects may lead to moral deviation and
spiritual emptiness. This research contributes to the development of Islamic psychology,
the understanding of Qur’anic character, and spiritual anthropology in personality

studies.

Keywords: Qur’anic Personality, Spiritual and Physical Dimensions, The Qur’an,

Islamic Psychology.

Abstrak
Tulisan ini mengkaji tiga bentuk kepribadian manusia dalam perspektif Al-
Qur’an, yaitu mukmin, munafik, dan kafir, melalui pendekatan integrasi antara

dimensi spiritual dan jasmani. Al-Qur’an tidak sekadar membedakan kondisi

Al Ghaaziy Jurnal Ilmu Al Qur’an dan Tafsir | 109



Analisis Kepribadian Qur’ani: Perspektif Keseimbangan Ruhani dan Jasmani pada Mukmin, Munafik,
dan Kafir dalam Tafsiran Islam.

batiniah manusia, tetapi juga menghubungkannya dengan perilaku, kualitas
hidup, dan arah tujuan eksistensial. Kepribadian mukmin memperlihatkan
sinergi antara iman dan kendali diri. Sebaliknya, pribadi munafik mengalami
konflik antara keyakinan dalam hati dan tindakan lahiriah, yang berujung pada
krisis identitas. Sementara itu, kafir mencerminkan penolakan terhadap aspek
spiritual dan dominasi dimensi fisik. Melalui metode tafsir tematik (maudhii‘i),
penelitian ini menunjukkan bahwa keseimbangan spiritual-jasmani menjadi
landasan utama pembentukan kepribadian Qur’ani. Ketimpangan dua aspek ini
bisa memicu degradasi moral dan kehampaan jiwa. Kajian ini memberi
kontribusi terhadap pengembangan psikologi Islam, pemahaman konsep
karakter Qur’ani, dan pendekatan antropologi ruhani dalam studi kepribadian

manusia.

Kata Kunci: Kepribadian Qur’ani, Ruhani dan Jasmani, Al-Qur’an, Psikologi Islam.

Copyright (c) 2025 Rifqi Syahputral*

0< Corresponding author : Rifqi Syahputra®
Email Address : rifgisyahputral230@gmail.com

110 | Al Ghaaziy Jurnal Ilmu Al Qur’an dan Tafsir


mailto:rifqisyahputra1230@gmail.com

Rifqi Syahputra.

A. PENDAHULUAN
Al-Qur’an merupakan sumber utama ajaran Islam yang tidak hanya berisi

aturan hukum dan ibadah, tetapi juga menguraikan secara mendalam struktur
kepribadian manusia. Dalam pandangan wahyu, manusia adalah makhluk yang
terdiri dari dua elemen utama: jasmani yang bersumber dari tanah dan ruhani

yang berasal dari tiupan ilahi seperti dalam Q.S. Al-Hijr: 28-29):

<t

(555 G B 52 136 0t B s Gl e 158 3 ) S 35 6 3y

:);./ . ) 23 \,}:’.
“(Ingatlah) ketika Tuhanmu berfirman kepada malaikat, “Sesungguhnya Aku akan
menciptakan seorang manusia dari tanah liat kering dari lumpur hitam yang dibentuk.
Maka, apabila Aku telah menyempurnakan (kejadian)-nya dan telah meniupkan roh

(ciptaan)-Ku ke dalamnya, menyungkurlah kamu kepadanya dengan bersujud.”

Kombinasi ini menjadikan manusia sebagai makhluk multidimensional,
yang eksistensinya ditopang oleh kebutuhan fisik dan dorongan spiritual yang
saling berkaitan. Keseimbangan antara unsur lahiriah dan batiniah menjadi
pondasi penting dalam pembentukan kepribadian Islami. Ketika keduanya
berjalan harmonis, manusia mampu menjalani kehidupan secara seimbang dan
produktif. Namun, jika salah satu aspek mendominasi atau terabaikan, maka
akan muncul ketidakharmonisan yang dapat mengarah pada disorientasi
spiritual maupun perilaku menyimpang. Dalam konteks ini, Al-Qur’an
mengklasifikasikan manusia ke dalam tiga kategori kepribadian yang paling
menonjol, yaitu mukmin, munafik, dan kafir, yang masing-masing memiliki ciri

khas berdasarkan keseimbangan atau ketimpangan antara aspek ruh dan jasad.

Kepribadian mukmin digambarkan sebagai pribadi yang seimbang dan
stabil, karena mampu mengendalikan dorongan jasmani dan menjadikan nilai-
nilai spiritual sebagai kompas hidupnya. Disisi lain, munafik merupakan figur
yang kontradiktif; ia memiliki wajah iman di luar, tetapi hatinya kufur. Hal ini
menunjukkan adanya krisis identitas dan keretakan dalam konstruksi
kepribadiannya. Adapun kafir, adalah sosok yang menutup diri dari petunjuk
Tuhan, memilih kehidupan material semata, dan menolak dimensi ruhani
sebagai panduan. Kajian terhadap struktur kepribadian dalam Al-Qur’an
menjadi sangat relevan ketika dikaitkan dengan pendekatan psikologi
kepribadian. Jika dalam teori Barat kepribadian lebih banyak dilihat melalui
sudut pandang empiris dan behavioristik, maka pendekatan Qur’ani justru

menitikberatkan pada relasi antara hati (qalb), ruh, dan jasad dalam

Al Ghaaziy Jurnal Ilmu Al Qur’an dan Tafsir | 111



Analisis Kepribadian Qur’ani: Perspektif Keseimbangan Ruhani dan Jasmani pada Mukmin, Munafik,
dan Kafir dalam Tafsiran Islam.

pembentukan karakter.! Oleh karena itu, penelitian ini bertujuan untuk
menggali secara tematik bagaimana Al-Qur’an memaknai tiga pilar kepribadian
tersebut, serta bagaimana dominasi salah satu unsur (jasmani atau ruhani) dapat

menentukan arah dan kualitas hidup seseorang.?

Selain sebagai telaah teoretis, penelitian ini juga memiliki nilai aplikatif.
Manusia mengalami kehilangan identitas dan kehampaan makna di tengah
gelombang modernisasi yang sering menegasikan aspek spiritual. Pendekatan
Qur’ani terhadap kepribadian membuka ruang untuk rekonstruksi pendidikan
karakter Islam yang utuh, yakni yang mengintegrasikan kekuatan ruhani dan

pengelolaan jasmani secara proporsional.?

B. METODE PENELITIAN
Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif yang bertujuan

untuk mengeksplorasi kandungan makna ayat-ayat Al-Qur’an yang berkaitan
dengan bentuk-bentuk kepribadian manusia, khususnya tipe mukmin, munafik,
dan kafir. Penelusuran ini berfokus pada bagaimana Al-Qur’an memberikan
gambaran tentang keseimbangan antara aspek spiritual (ruhani) dan jasmani
dalam membentuk karakter seseorang. Teknik yang digunakan dalam
penelitian ini adalah studi pustaka, dengan menelusuri berbagai sumber
literatur yang relevan. Data utama berasal dari Al-Qur’an, yang dijadikan
sebagai sumber primer. Sementara itu, rujukan pendukung diperoleh dari
berbagai kitab tafsir seperti Tafsir al-Misbah, Fi Dzilal al-Qur’an, dan Tafsir Ibnu
Katsir, serta karya-karya yang membahas psikologi Islam seperti ar-Rith karya
Ibnu Qayyim dan tulisan al-Bahiy al-Khli, serta referensi ilmiah lainnya yang

mendukung tema penelitian.

Proses pengumpulan data dilakukan melalui kegiatan membaca secara
kritis, mencatat informasi penting, dan mengelompokkan isi berdasarkan tema-
tema tertentu yang berkaitan dengan objek kajian. Selanjutnya, data dianalisis
secara tematik dengan menyoroti makna yang terkandung dalam teks,

kemudian disusun dan disimpulkan dalam bentuk narasi ilmiah. Pendekatan ini

1 Al-Ghazali, lhya’ ‘Ulim al-Din, Jilid III (Beirut: Dar al-Fikr), 5-7; Sayyid al-Jumaili, al-I'jaz al-
Tarbawi fi al-Qur’an al-Karim (Kairo: Dar al-Fikr al-’Arabi, 2001), 43—44.

2 Ibnu Qayyim al-Jauziyyah, ar-Riih (Beirut: Dar al-Fikr, 1992), 61-63.

3 Quraish Shihab, Wawasan al-Qur’an: Tafsir Maudhii’t atas Pelbagai Persoalan Umat (Bandung;:
Mizan, 1999), 144-146; Yusuf al-Qaradawi, Peran Nilai dan Akhlak dalam Pembangunan,
terj. As’ad Yasin (Jakarta: Gema Insani, 2001), 35; M. Abdul Mujib & Jusuf Mudzakkir,
Ilmu Kejiwaan dalam Islam (Jakarta: Kencana, 2006), 23-24.

112 | Al Ghaaziy Jurnal Ilmu Al Qur’an dan Tafsir



Rifqi Syahputra.

memungkinkan peneliti untuk mengungkap pola-pola pemikiran dan pesan

moral yang tersirat dalam ayat-ayat Al-Qur’an terkait kepribadian.

Untuk memastikan ketepatan analisis, penafsiran terhadap ayat-ayat Al-
Qur’an dilakukan dengan mengacu pada konteks historis dan penjelasan para
ulama tafsir. Penelitian ini bertujuan memberikan pemahaman yang mendalam
dan sistematis tentang bagaimana Al-Qur’an membentuk konsep kepribadian

ideal yang harmonis antara kebutuhan jasmani dan dorongan ruhani.

C. HASIL DAN PEMBAHASAN
A. Dimensi Keseimbangan dalam Diri Manusia
Al-Qur’an menggambarkan manusia sebagai makhluk ciptaan Tuhan
yang paling sempurna. Hal ini ditegaskan dalam firman- Nya

“Sungquh, Kami benar-benar telah menciptakan manusia dalam bentuk yang sebaik-
baiknya.” (Q.S. at-Tin: 4).

Kesempurnaan manusia menurut wahyu bukan semata dilihat dari
sisi fisiknya, tetapi dari perpaduan antara unsur materi dan ruh. Tubuh
manusia berasal dari tanah, sedangkan ruh adalah tiupan langsung dari Sang
Pencipta (QS Al-Hijr: 28-29). Keseimbangan antara keduanya menjadi kunci
integritas eksistensi manusia.

1. Dua Aspek dalam Diri Manusia: Fisik dan Spiritual
Manusia memiliki sisi jasmani yang menampung naluri dasar
seperti lapar, rasa nyaman, hasrat seksual, dan ambisi duniawi. Sisi
ini dikenal dalam Al-Qur'an sebagai syahwat yang dapat
memalingkan manusia dari nilai-nilai ilahiah apabila tak

dikendalikan sebagaimana pada Q.S. Ali-Imran: 14

A 2kl a3 5 ;_JMJ\ ,Jaw\j;,“nb L) Jw,@\ AN
AR w\»,\;\guvm oy S a2

“Dijadikan indah bagi manusia kecintaan pada aneka kesenangan yang berupa
perempuan, anak-anak, harta benda yang bertimbun tak terhingga berupa
emas, perak, kuda pilihan, binatang ternak, dan sawah ladang. Itulah
kesenangan hidup di dunia dan di sisi Allahlah tempat kembali yang baik.”

Sebaliknya, aspek ruhani dalam diri manusia merupakan
potensi ilahiyah yang ditandai oleh kesadaran, akal, dan hati nurani.
Inilah yang menjadikan manusia berbeda dari makhluk lainnya,
bahkan diberi tugas sebagai khalifah di bumi. Menurut Imam Al-
Ghazali, kualitas manusia sangat ditentukan oleh sejauh mana ruh
mampu menundukkan jasad. Proses ini dikenal dengan istilah
tazkiyah al-nafs atau penyucian jiwa, yang menjadi inti pendidikan

Al Ghaaziy Jurnal Ilmu Al Qur’an dan Tafsir | 113



Analisis Kepribadian Qur’ani: Perspektif Keseimbangan Ruhani dan Jasmani pada Mukmin, Munafik,
dan Kafir dalam Tafsiran Islam.

spiritual dalam Islam.*
2. Struktur Psikospiritual: Nafs, Ruh, dan Qalb
Dalam kerangka psikologi Islam, tiga unsur dominan yang
saling berinteraksi membentuk kepribadian adalah:

e Nafs (jiwa naluriah): merupakan pusat keinginan dan dorongan. Ia bisa
berada dalam tiga tingkatan: ammarah (condong pada kejahatan),
lawwamah (penuh penyesalan), dan mutma’innah (tenang dan stabil),
tergantung seberapa besar usaha pengendalian yang dilakukan.

e Ruh (dimensi ilahiyah): merupakan unsur yang ditanamkan langsung
oleh Allah dan menjadi sumber kesadaran tertinggi dalam diri manusia.

e Qualb (hati batiniah): berfungsi sebagai pusat moral dan spiritual, yang
dapat sehat, mati, atau sakit tergantung dari kualitas hubungannya
dengan Allah.

Ketiga elemen ini harus berada dalam harmoni. Ketika ruh dan
qalb diabaikan, nafs mengambil alih kendali diri dan mendorong manusia

untuk melakukan hal-hal yang merugikan.’

3. Ketimpangan: Sumber Krisis Identitas
Al-Qur’an banyak mencontohkan kelompok dan individu
yang terjebak dalam dominasi jasmani hingga kehilangan orientasi
spiritual. Kaum ‘Ad dan Tsamud, misalnya, unggul dalam kekuatan
fisik namun melawan nilai-nilai langit. Firaun bahkan sampai
mengklaim dirinya sebagai Tuhan karena arogansi kekuasaannya
seperti dalam Q.S An-Nazi’at: 24:

éﬁ\ Pre A 5 n// -
JEVNSGS B s
Dia berkata, “Akulah Tuhanmu yang paling tinggi.”

Fenomena yang sama tampak dalam kehidupan kontemporer:
kemajuan teknologi dan ekonomi tidak selalu dibarengi dengan
kebahagiaan batin. Banyak orang merasa hampa, gelisah, bahkan
depresi di tengah kemewahan karena ketidakseimbangan antara
kebutuhan lahir dan batin.®

4. Pendidikan Islam dan Tujuan Keseimbangan

Konsep keseimbangan jasmani dan ruhani adalah landasan

4 Al-Ghazali, Abu Hamid. Ihya Ulumuddin, Jilid 3, Bab Riyadhah Al-Nafs.

5 Syed M. Naquib Al-Attas. The Concept of Education in Islam, ISTAC, 1980.
¢ Fazlur Rahman. Major Themes of the Qur’an, University of Chicago Press, 2009.

114 | Al Ghaaziy Jurnal Ilmu Al Qur’an dan Tafsir



Rifgi Syahputra.

utama pendidikan dalam Islam. Pendidikan tidak hanya bertujuan
mencerdaskan akal, tetapi juga menyucikan jiwa. Di antara metode
yang digunakan adalah:
e Penguatan spiritual melalui ibadah, zikir, dan perenungan (tafakur).
e DPengendalian syahwat dengan cara menjaga pola makan, istirahat, dan
interaksi sosial.
e Pembinaan akhlak dan tanggung jawab melalui latihan disiplin,
amanah, dan pelayanan sosial.

Lembaga pendidikan Islam seperti pesantren telah
mempraktikkan pendekatan holistik ini secara turun temurun.
Penelitian di lembaga seperti Daarut Tauhiid dan Tazkiyah Global
Islamic School menunjukkan bahwa pendekatan keseimbangan ini
berperan penting dalam membentuk karakter yang kuat dan
berintegritas.”

B. Kepribadian Mukmin
Dalam pandangan Al-Qur’an, seorang mukmin merupakan sosok
ideal yang menggambarkan keharmonisan antara dimensi ruhani dan
jasmani. Istilah “mukmin” berasal dari akar kata d-mana, yang berarti
mempercayai dengan sepenuh hati. Iman dalam Islam bukan sekadar
pernyataan verbal, melainkan harus disertai pembuktian melalui sikap dan
tindakan. Maka dari itu, keimanan bukan hanya keyakinan internal, tetapi

juga komitmen eksternal dalam bentuk perilaku yang konsisten.
Dalam Q.S. al-Hujurat: 14

S J5Ve5:G ) }J\Mm NI 51:;:&\(@,&},«*\ [ER A
I; EB J_ﬂg‘\arﬂ.\.{)

“Ketika para rasul datang kepada mereka dari depan dan dari belakang
mereka (dengan menyerukan,) “Janganlah kamu menyembah selain Allah,” mereka
menjawab, “Kalau Tuhan kami menghendaki, tentu Dia menurunkan malaikat-

malaikat-Nya. Sesungguhnya kami ingkar pada kerasulanmu.”

Dalam ayat ini menegaskan bahwa iman yang sejati bukanlah semata-
mata klaim lisan, tetapi harus lahir dari ketundukan hati dan kepatuhan

yang nyata kepada perintah Allah.

Kepribadian mukmin tercermin secara eksplisit dalam Q.S al-

Mu'minun ayat 1-11. Ayat-ayat tersebut menggambarkan ciri-ciri orang

7 Hapsari, D., & Rahman, M. “Implementation of Tazkiyah Al-Nafs-Based Islamic Education at
Pesantren Daarut Tauhiid.” Al-Liqo: Jurnal Pendidikan Islam, Vol. 9 No. 2 (2022), hlm. 129-
142.

Al Ghaaziy Jurnal Ilmu Al Qur’an dan Tafsir | 115



Analisis Kepribadian Qur’ani: Perspektif Keseimbangan Ruhani dan Jasmani pada Mukmin, Munafik,
dan Kafir dalam Tafsiran Islam.

beriman: khusyuk dalam salat, menjauhi perbuatan sia-sia, membayar
zakat, menjaga kehormatan diri, memelihara amanah, dan disiplin dalam
menjalankan ibadah. Ini menunjukkan bahwa mukmin tidak hanya terfokus
pada aspek spiritual, tetapi juga memperhatikan nilai-nilai sosial dan
kedisiplinan fisik. Kepribadian seperti ini mencerminkan keseimbangan
antara kesehatan jiwa dan keteraturan jasmani. Dalam konteks ini,
tazkiyatun nafs (penyucian jiwa) menjadi proses penting dalam
pembentukan karakter seorang mukmin. Penyucian ini mengarahkan
individu untuk membebaskan diri dari sifat-sifat destruktif seperti riya,
sombong, dengki, dan cinta dunia secara berlebihan. Imam al-Ghazali dan
Ibnu Qayyim al-Jauziyyah sama-sama menekankan bahwa pembersihan
jiwa adalah syarat utama untuk mencapai derajat nafs muthma’innah jiwa

yang damai dan stabil dalam keimanannya.?

Selain itu, perhatian terhadap jasmani juga menjadi bagian penting
dari karakter seorang mukmin. Al-Qur’an menekankan pentingnya menjaga
kebersihan diri, mengonsumsi makanan yang halal dan baik (halalan
thayyiban), serta menjaga kesehatan tubuh sebagai amanah dari Allah (QS
al-Baqgarah: 172). Hadis Nabi juga menyebutkan bahwa “Mukmin yang kuat
lebih baik dan lebih dicintai Allah daripada mukmin yang lemah,” yang
menunjukkan nilai tubuh yang sehat dalam praktik keimanan.” Keimanan
yang kuat tidak dapat dipisahkan dari tubuh yang sehat dan bugar. Ibadah
dalam Islam seperti salat dan puasa tidak hanya membina spiritualitas,
tetapi juga memperkuat fisik dan disiplin diri. Oleh karena itu, seorang
mukmin harus menjadi contoh dalam menerapkan pola hidup sehat dan

menjaga etika sosial yang baik.

Al-Qur'an juga memberikan penggambaran bertingkat tentang
keimanan seseorang. Q.S. Fatir ayat 32 menyebutkan tiga jenis mukmin:
zhalim linafsih (yang masih berbuat salah terhadap diri sendiri), moderat
(yang berjalan di tengah), dan mukmin yang berlomba-lomba untuk
kebajikan. Pembagian ini menunjukkan bahwa keimanan merupakan
sebuah proses dinamis yang dapat berkembang atau menurun tergantung
dari usaha individu dalam memperbaiki dirinya. Mereka yang berlomba-
lomba dalam kebajikan adalah contoh mukmin ideal yang menjadikan

kehidupan sebagai wahana untuk berbuat baik dan mendekat kepada Allah.

8 Abu Hamid al-Ghazali, Ihya” ‘Ulum al-Din, bab Tazkiyat al-Nafs.
°HR. Muslim no. 2664.

116 | Al Ghaaziy Jurnal Ilmu Al Qur’an dan Tafsir



Rifqi Syahputra.

Dalam era kontemporer yang penuh tantangan, kehadiran mukmin
yang memiliki integritas ruhani dan jasmani sangat dibutuhkan. Mereka
tidak hanya memiliki kekuatan spiritual untuk menghadapi tekanan hidup,
tetapi juga menunjukkan stabilitas emosional, optimisme, dan kepedulian
sosial. Studi modern dalam psikologi menunjukkan bahwa individu religius
yang aktif dalam praktik keagamaannya memiliki kesehatan mental yang
lebih baik, ketahanan terhadap stres yang tinggi, dan kehidupan sosial yang
lebih sehat. Mukmin ideal mampu menyelaraskan ibadah pribadi dengan
kontribusi sosial, sehingga menciptakan harmoni antara dimensi spiritual

dan dimensi duniawi.'®

Dalam konteks ini dapat disimpulkan bahwa kepribadian mukmin
bukanlah status teologis semata, melainkan cerminan manusia seutuhnya
yang berhasil menyatukan antara aspek ruhani dan jasmani secara
seimbang. Ia bukan hanya dikenal karena ketekunannya dalam ibadah,
tetapi juga karena kontribusinya yang nyata bagi masyarakat dan
lingkungannya. Dalam dirinya terdapat kekuatan untuk mendekat kepada
Tuhan sekaligus semangat untuk membawa kebaikan dalam kehidupan

sosial.

C. Kepribadian Munafik

Dalam perspektif Al-Qur’an, pribadi munafik adalah gambaran nyata
dari ketimpangan antara aspek ruhani dan jasmani. Ketidaksesuaian ini
tampak ketika sisi ruhani mengalami kekosongan, sedangkan tubuh dan
tindakan luar menunjukkan kepura-puraan yang disengaja. Al-Qur’an
menyingkap bahwa para munafik adalah individu yang secara verbal
mengaku beriman, namun hatinya justru mengingkari kebenaran tersebut
dalam Q.S. Al-Baqarah: 8 ini menandakan adanya keretakan batin, di mana
perkataan dan keyakinan tidak sejalan.

Karakteristik munafik digambarkan sebagai sosok yang memiliki
identitas ganda. Ketika berhadapan dengan kaum beriman, mereka
menyatakan diri sejalan; namun saat kembali kepada kelompoknya, mereka
menyatakan bahwa sikap tadi hanyalah olok-olok belaka (QS Al-
Baqgarah:14). Fenomena ini menunjukkan kegamangan dalam prinsip hidup
dan kecenderungan untuk bersikap oportunistik, demi mengejar
kepentingan sesaat. Ibadah yang dilakukan oleh mereka hanya bersifat
lahiriah, tanpa ruh keikhlasan, sebagaimana tercermin dari sikap malas saat
menunaikan shalat dan niat riya” yang mendominasi dalam Q.S. An-Nisa’
:142.

Dalam analisis Sayyid Qutub, munafik bukan sekadar pendusta

UNashori, F. (2014). Psikologi Islami: Integrasi Psikologi dan Agama, Yogyakarta: LKiS.

Al Ghaaziy Jurnal Ilmu Al Qur’an dan Tafsir | 117



Analisis Kepribadian Qur’ani: Perspektif Keseimbangan Ruhani dan Jasmani pada Mukmin, Munafik,
dan Kafir dalam Tafsiran Islam.

agama, tetapi merupakan ancaman sosial karena menghancurkan
kepercayaan dari dalam komunitas. Mereka merasa dirinya membawa
perbaikan (Q.S Al-Bagarah:11), padahal yang ditimbulkan justru kerusakan
nilai dan hubungan sosial. Sikap mereka memperlihatkan gejala manipulatif
dan destruktif terhadap stabilitas umat. Hal ini mengindikasikan bahwa
kepribadian munafik tidak hanya bermasalah secara batiniah, tetapi juga
memberi pengaruh buruk pada sistem sosial.!!

Dari sudut pandang psikologi spiritual, pribadi munafik
mencerminkan dominasi nafsu rendah (an-nafs al-ammarah bis-su’), yaitu
nafsu yang mendorong kepada keburukan. Keadaan jiwa seperti ini
menunjukkan lemahnya kesadaran ruhani, dan minimnya keterhubungan
dengan nilai-nilai transendental. Keinginan duniawi menutup potensi ruh,
sehingga individu tidak mampu merespons kebenaran dengan hati yang
jernih. Akibatnya, ruh menjadi tidak aktif, bahkan tertutup sama sekali dari
cahaya petunjuk. ?Dalam ruang sosial, kemunafikan berfungsi layaknya
virus tersembunyi yang melemahkan moralitas umat. Penampilan mereka
tidak berbeda dengan kaum beriman, tetapi hati mereka penuh
pengkhianatan. Al-Qur’an menempatkan mereka pada posisi paling hina di
akhirat, yakni di lapisan neraka yang paling dalam seperti dalam Q.S. An-
Nisa’:145. Yang menunjukkan bahwa kemunafikan adalah bentuk
kemerosotan spiritual yang sangat berat dalam pandangan Islam.

Dalam realitas kontemporer, kemunafikan muncul dalam bentuk
religiusitas semu di mana seseorang tampak religius dari luar, namun
tindakannya bertentangan dengan nilai agama. Contohnya adalah mereka
yang aktif dalam komunitas keagamaan tetapi masih melakukan korupsi,
atau yang menebar ujaran kebencian sambil mengucapkan kata-kata
agamis. Ini merupakan gejala kepribadian munafik modern yang sangat
relevan dengan deskripsi Qur’ani.!?

Menurut Al-Ghazali, sumber utama dari kemunafikan adalah
kecintaan berlebihan terhadap popularitas dan kekayaan. Ketika seseorang
lebih mengejar dunia daripada kejujuran batin, maka akan muncul sikap
berpura-pura. Oleh karena itu, penguatan kepribadian yang seimbang harus
dimulai dari penyucian jiwa (tazkiyatun nafs) dan pembangunan keikhlasan,
agar lahir dan batin dapat berjalan harmonis dalam kesatuan nilai. Dengan
demikian, seseorang akan terlindung dari sifat munafik yang merusak diri
dan lingkungan sekitarnya.'

11 Sayyid Qutb, Fi Dzilal al-Qur’an, Dar al-Shurugq, 2003.

12 Nasution, Harun. Islam Rasional: Gagasan dan Pemikiran, Mizan, 1995.

13 Mud’is, Hasan. “Enhancing Intuition through Tazkiyatun Nafs in Islamic Counseling,”
Indonesian Journal of Natural Islam, Vol. 3 No. 1 (2023).

14 Ma'muroh et al., “The Concept of Tazkiyatun Nafs by Al-Ghazali and Its Relevance to
Character Education,” Edu Cendekia, Vol. 9, No. 2 (2024).

118 | Al Ghaaziy Jurnal Ilmu Al Qur’an dan Tafsir



Rifqi Syahputra.

D. Kepribadian Kafir

Al-Qur’an memberikan perhatian serius terhadap fenomena
kekafiran, sebagaimana tampak dari frekuensi penyebutan kata kufr dan
turunannya yang mencapai lebih dari 500 kali. Ini menunjukkan bahwa
kekafiran tidak sekadar persoalan keyakinan, tetapi juga menyentuh aspek
kepribadian manusia secara menyeluruh. Dalam makna kebahasaan, kafir
berarti menutupi atau menyembunyikan sesuatu. Dalam konteks spiritual,
istilah ini menggambarkan sikap menolak dan mengabaikan kebenaran
ilahiah meskipun bukti-buktinya telah jelas.!>

Al-Qur'an memotret orang-orang kafir sebagai sosok yang telah
kehilangan fungsi spiritual mereka, meskipun secara biologis mereka masih
memiliki pancaindra dan akal. Hal ini dinyatakan dalam QS al-A'raf:179,
bahwa mereka memiliki hati tetapi tidak memahami, memiliki mata namun
tidak melihat, serta memiliki telinga tapi tidak mendengar kebenaran. Ini
menjadi indikasi bahwa dimensi ruhani mereka terputus akibat dominasi
penuh aspek jasmani. Kebutuhan fisik, hasrat duniawi, dan orientasi materi
mengendalikan perilaku mereka, menjadikan aspek spiritual tertindas dan
tidak berperan.’® Secara ruhani, kepribadian kafir mengalami disorientasi
total. Mereka tidak menjadikan Allah sebagai pusat kehidupan dan nilai-
nilai. Hal ini menyebabkan ketidakseimbangan dalam struktur jiwa,
sebagaimana diungkap dalam QS al-Bagarah:6-7 bahwa hati mereka telah
tertutup dan penglihatan serta pendengaran mereka tidak lagi berfungsi
untuk memahami kebenaran. Para mufassir seperti Fakhruddin al-Razi dan
Ibnu Katsir menjelaskan bahwa kondisi tersebut bukan karena
ketidaktahuan, tetapi akibat sikap keras kepala dan penolakan yang
disengaja terhadap petunjuk Allah.'” Gambaran kehidupan orang-orang
kafir dalam Q.S Muhammad:12 memperlihatkan bahwa mereka hanya
fokus memenuhi kebutuhan biologis seperti makan dan menikmati dunia,
tanpa arah ruhani. Al-Qur’an menyamakan mereka dengan hewan yang
hanya hidup mengikuti naluri dasar. Pola hidup seperti ini menjadikan
mereka terjebak dalam hedonisme dan materialisme tanpa kesadaran
eksistensial terhadap tujuan akhir hidup:

Dalam tataran sosial, kepribadian kafir kerap menjadi sumber
kerusakan moral dan spiritual. Q.S. al-Maidah:64 mencatat bagaimana
perilaku sebagian mereka memicu kerusakan di bumi. Dalam konteks
kekinian, kekafiran bisa terwujud dalam bentuk eksploitasi alam,
ketidakadilan ekonomi, dekadensi moral, hingga upaya memutus nilai-nilai
spiritual dari tatanan kehidupan masyarakat.’® Oleh karena itu, kekafiran

15 Ismail Raji al-Faruqi, Tawhid: Its Implications for Thought and Life (Herndon: IIIT, 1982).
16 Seyyed Hossein Nasr, Man and Nature: The Spiritual Crisis of Modern Man (ABC International

Group, 1997).

17 Ibn Kathir, Tafsir al-Qur'an al-Azim, Tafsir QS 2:6-7.
18 M. A. Quraishi, Tafsir Tematik: Tafsir Sosial dalam Perspektif Qurani (Jakarta: RajaGrafindo,

2010).

Al Ghaaziy Jurnal Ilmu Al Qur’an dan Tafsir | 119



Analisis Kepribadian Qur’ani: Perspektif Keseimbangan Ruhani dan Jasmani pada Mukmin, Munafik,
dan Kafir dalam Tafsiran Islam.

bukan hanya pengingkaran terhadap keberadaan Tuhan, tetapi juga
menolak nilai-nilai universal seperti keadilan, kasih sayang, dan etika sosial.
Jika dilihat dari perspektif psikologi Islam, kepribadian kafir identik dengan
tingkat nafs terendah, yaitu nafs al-ammarah, yakni jiwa yang selalu condong
pada keburukan dan tidak mengenal kendali ruhani. Jiwa jenis ini
menjadikan hawa nafsu sebagai pemimpin, bukan ruh. Hal ini bertolak
belakang dengan kepribadian yang seimbang, di mana ruh menempati
posisi tertinggi dalam struktur kejiwaan.” Lebih lanjut, beberapa riset dalam
ranah psikologi kontemporer menyimpulkan bahwa kehidupan yang
kehilangan nilai spiritual rentan mengalami gejala psikologis seperti
kekosongan makna hidup (existential vacuum), keterasingan diri, serta
depresi akibat ketidakhadiran orientasi transendental. Hal ini menegaskan
bahwa kekafiran bukan hanya problem akidah, tetapi juga gangguan dalam
keseimbangan psikospiritual individu.?

Dalam pembahasan ini kepribadian kafir dalam perspektif Qur’ani
mencerminkan kerusakan pada struktur jiwa yang ditandai dengan
dominasi jasmani, serta terputusnya dimensi ruhani. Pola hidup mereka
menunjukkan penyimpangan dari tujuan penciptaan manusia sebagai
makhluk spiritual. Ketidakseimbangan ini tak hanya merusak individu,
tetapi juga berpotensi merusak struktur sosial dan lingkungan secara luas.

E. Perbandingan Ketiga Kepribadian

Dalam Al-Qur’an, klasifikasi kepribadian manusia terbagi menjadi
tiga golongan utama: mukmin, munafik, dan kafir. Ketiga kategori ini tidak
hanya mengandung makna teologis, tetapi juga mencerminkan dinamika
batin dan jasmani seseorang. Jika ditelaah lebih dalam, perbedaan di antara
ketiganya berakar pada sejauh mana keseimbangan antara aspek spiritual
dan fisik terwujud dalam kehidupan mereka.

Seorang mukmin adalah pribadi yang berhasil menjaga harmoni
antara spiritualitas dan keberadaan jasmani. Ia menunaikan kewajiban
ibadah secara konsisten dan sadar akan tanggung jawab sosialnya. Baginya,
dunia bukan untuk diabaikan, tetapi dijadikan sarana meraih keridhaan
Ilahi. Prinsip ini selaras dengan firman Allah dalam Q.S. al-Qashash ayat 77
yang menganjurkan manusia agar mengejar kehidupan akhirat tanpa
melupakan porsi duniawi.? Mukmin bukanlah asketis yang menolak dunia,
melainkan pribadi yang menjadikan aktivitas duniawi sebagai bentuk
pengabdian ruhani. Jasmani tidak dikekang, namun dikendalikan oleh
kompas ruhani yang kuat.

Sementara itu, kepribadian munafik menggambarkan kontradiksi
antara ucapan dan niat, antara penampilan luar dan kondisi batin. Munafik

19 Sachiko Murata & William Chittick, The Vision of Islam (Paragon House, 1994).

2 Benaouda Bensaid, “A Qur’anic Framework for Spiritual Intelligence,” Religions, 5(1), 179-
198 (2014). https://doi.org/10.3390/rel5010179

21 QS al-Qashash [28]:77. Lihat: Quraish Shihab, Tafsir al-Misbah, Mizan, 2002, hIm. 1029.

120 | Al Ghaaziy Jurnal Ilmu Al Qur’an dan Tafsir


https://doi.org/10.3390/rel5010179

Rifgi Syahputra.

kerap menampakkan diri sebagai seorang beriman, namun hatinya kosong
dari keyakinan yang sejati. Dalam QS an-Nisa’ ayat 142, Al-Qur’an
menyingkap tabiat mereka yang melaksanakan ibadah dengan rasa malas
dan hanya demi pencitraan sosial.?> Ketidaksinkronan ini menciptakan
kegoncangan batin yang berdampak pada perilaku sosial yang manipulatif.
Keberagamaan mereka bersifat permukaan, sementara aspek ruhani
melemah karena tidak diberi asupan keikhlasan dan ketulusan. Dalam
konteks ini, Sayyid Qutb menyebut mereka sebagai musuh tersembunyi
yang menghancurkan dari dalam.?

Berbeda dari dua tipe sebelumnya, kepribadian kafir cenderung
menolak dimensi ruhani secara eksplisit. Mereka membuat keputusan
untuk menghindari kebenaran yang datang dari Allah. Pada QS al-Bagarah
ayat 6-7 menggambarkan kondisi mereka yang telah mengunci hati dan
pendengaran, sehingga pesan Ilahi tidak lagi berpengaruh.?* Kehidupan
kafir berfokus pada aspek materialistik dan kepuasan indrawi. Ruhani
bukan sekadar lemah, tetapi tertutupi oleh kerak kesombongan, hedonisme,
dan keingkaran terhadap nilai-nilai ketuhanan.

Dalam wacana psikologi Islam, ketiga kepribadian ini sejatinya
merepresentasikan tingkatan jiwa atau nafs yang disebutkan oleh para
ulama seperti Al-Ghazali dan Ibnu Qayyim. Mukmin biasanya dikaitkan
dengan nafs al-muthma’innah jiwa yang tenang dan telah mencapai puncak
kedamaian batin. Munafik cenderung berada pada tahap nafs al-lawwamah
jiwa yang terus-menerus menyalahkan diri sendiri karena ketidakstabilan
moral. Sedangkan kafir beroperasi pada level nafs al-ammarah bis-si'jiwa
yang terus mendorong kepada keburukan.”> Kerangka ini menunjukkan
bahwa posisi spiritual seseorang sangat berkaitan dengan kontrol terhadap
dorongan jasmani dan ketajaman spiritualnya.

Secara sosiologis, kehadiran ketiga kepribadian ini memiliki dampak
yang nyata di tengah masyarakat. Mukmin membawa nilai-nilai kejujuran,
keadilan, dan kepedulian yang mendukung tatanan sosial yang sehat.
Sebaliknya, munafik menjadi sumber kekacauan dan ketidakpercayaan
publik karena kelicikan serta sifat dua wajah yang ditunjukkannya. Kafir,
dengan orientasi hidup yang murni duniawi dan seringkali sekuler,
mendorong budaya konsumtif, individualistik, dan mengikis nilai-nilai
transendental dalam masyarakat modern.?

22 QS an-Nisa’ [4]:142. Tafsir: Ibn Katsir, Tafsir al-Qur’an al-’Azim, Dar al-Fikr, 2000.
2 Sayyid Qutb, Fi Dzilal al-Qur’an, Dar al-Shurug, 1991, Jilid 2, hlm. 121-123.
24 QS al-Baqarah [2]:6-7. Bandingkan dengan: Wahbah al-Zuhayli, Tafsir al-Munir, Dar al-Fikr,

2000.

% Ma'muroh, N., Mujab, A., & Asiyah, S. (2024). "The Concept of Tazkiyatun Nafs by Al-Ghazali

and its Implementation in Pesantren". Edu Cendekia: Jurnal Pendidikan Islam, 12(1), 50-62.

26 Hasan Mud'is. (2023). “Enhancing Intuition through Tazkiyatun Nafs.” Indonesian Journal of

Natural Intelligence, 3(2), 109-121.

Al Ghaaziy Jurnal Ilmu Al Qur’an dan Tafsir | 121



Analisis Kepribadian Qur’ani: Perspektif Keseimbangan Ruhani dan Jasmani pada Mukmin, Munafik,
dan Kafir dalam Tafsiran Islam.

Melalui perbandingan ini, tampak jelas bahwa Al-Qur’an tidak hanya
memberikan penilaian moral terhadap manusia, tetapi juga menawarkan
kerangka transformasi spiritual. Tipologi kepribadian Qur’ani ini secara
tidak langsung mengajak manusia untuk meninggalkan ketimpangan baik
dalam bentuk hipokrisi maupun keingkaran dan mengarahkan diri kepada
keutuhan spiritual yang selaras dengan jasmani. Dengan demikian,
keseimbangan ruhani dan jasmani bukan sekadar anjuran ideal, tetapi
merupakan prasyarat bagi terciptanya pribadi yang utuh dan masyarakat
yang sehat secara moral dan spiritual.?”

F. Implikasi dan Relevansi

Pembagian kepribadian manusia dalam Al-Qur’an menjadi mukmin,
munafik, dan kafir tidak hanya berfungsi sebagai klasifikasi teologis semata,
melainkan juga dapat dimaknai sebagai kerangka konseptual dalam
memahami struktur kepribadian manusia dari perspektif keseimbangan
ruhani dan jasmani. Ketiga kategori tersebut merepresentasikan kondisi
batin dan lahiriah seseorang dalam hubungannya dengan Tuhan, diri
sendiri, dan masyarakat. Kepribadian seorang mukmin menjadi model ideal
yang merefleksikan integrasi antara spiritualitas dan tindakan konkret. Nilai
iman yang tertanam di dalam jiwa mereka mendorong lahirnya perilaku
etis, tanggung jawab sosial, serta kesadaran transendental. Pola ini sejalan
dengan teori psikologi positif yang menekankan pentingnya keseimbangan
emosional, kebajikan moral, serta makna hidup dalam membentuk individu
yang sehat secara mental dan spiritual.?®

Dalam konteks pendidikan karakter, nilai-nilai kepribadian seorang
mukmin semestinya dijadikan sebagai rujukan dalam merancang sistem
pendidikan yang holistik. Proses pembinaan yang melibatkan dimensi
spiritual tidak cukup hanya disampaikan secara teoritis, melainkan juga
harus diinternalisasikan melalui latihan-latihan ruhani yang konsisten.
Konsep tazkiyah al-nafs yang telah diterapkan dalam lembaga pendidikan
Islam seperti pesantren terbukti mampu membentuk pribadi yang matang
secara spiritual, stabil secara emosional, dan aktif dalam kontribusi sosial.
Sebuah penelitian di Pesantren Darut Tasbih menunjukkan bahwa praktik
tazkiyah melalui pembiasaan ibadah, muhasabah, dan kedisiplinan spiritual
berdampak signifikan dalam membentuk karakter positif santri.? Lebih
jauh, pendekatan ini juga memiliki dampak penting dalam bidang
kesehatan jiwa. Ketidakseimbangan antara unsur spiritual dan jasmani
sering kali menjadi salah satu pemicu timbulnya gangguan kejiwaan seperti

7 Bensaid, B. (2014). “A Qur’anic Framework for Spiritual Intelligence.” Religions, 5(1), 179-198.

2 Bensaid, Benaouda. "A Qur’anic Framework for Spiritual Intelligence." Religions, vol. 5, no. 4,
2014, pp- 179-198. https://doi.org/10.3390/rel5041791

» Hapsari, Ajeng & Rahman, Fauzi. "Implementation of Tazkiyah Al-Nafs-Based Islamic
Education in Pesantren Darut Tasbih." Al-Ligo: Jurnal Pendidikan Islam, vol. 7, no. 1,
2022.

122 | Al Ghaaziy Jurnal Ilmu Al Qur’an dan Tafsir


https://doi.org/10.3390/rel5041791

Rifqi Syahputra.

stres, depresi, dan kehilangan arah hidup. Tipe kepribadian munafik dan
kafir dalam Al-Qur’an dapat dikaitkan dengan kondisi psikologis yang
rapuh dan kehilangan makna. Pada individu munafik misalnya, terdapat
konflik internal antara keyakinan dan tindakan yang tidak sejalan, sehingga
memunculkan ketegangan psikologis. Sementara kepribadian Kkafir
cenderung menunjukkan penolakan terhadap nilai-nilai ilahiah dan hanya
berorientasi pada kepentingan duniawi. Dalam konteks psikoterapi Islami,
pendekatan tazkiyah al-nafs digunakan sebagai terapi spiritual yang
bertujuan untuk membersihkan hati, mengendalikan hawa nafsu, dan
memperkuat hubungan dengan Allah, yang pada akhirnya berkontribusi
pada kestabilan jiwa.*

Di tengah perkembangan masyarakat modern yang cenderung
sekuler dan materialistis, urgensi untuk kembali pada nilai-nilai Qur’ani
menjadi sangat relevan. Individu yang menjadikan tubuh dan materi
sebagai orientasi hidup utama tanpa ditopang oleh kedalaman ruhani akan
mudah terjebak dalam kehampaan eksistensial. Fenomena ini secara
kontemporer tampak dalam bentuk kemunafikan sosial dan religius, yakni
ketika seseorang tampak religius secara simbolik namun jauh dari nilai
spiritual sejati. Demikian pula tipe kepribadian kafir tampak dalam
masyarakat yang menolak nilai-nilai transendental dan hidup dalam pola
pikir hedonistik. Oleh karena itu, pembangunan karakter individu dan
masyarakat berbasis nilai mukmin adalah langkah penting dalam
menciptakan tatanan sosial yang bermoral dan sehat secara mental.

Dalam ruang lingkup kebijakan sosial dan pembangunan bangsa,
konsep mukmin dapat dijadikan sebagai fondasi dalam menyusun
kurikulum pendidikan, regulasi kesehatan mental, maupun kebijakan
pembangunan sumber daya manusia. Prinsip iman yang hidup dalam diri
seseorang harus mampu teraktualisasi dalam perilaku disiplin, kerja keras,
kepedulian sosial, serta pengendalian terhadap nafsu dan keinginan
duniawi. Integrasi antara pendidikan spiritual (tauhid, akhlak) dengan
penguatan jasmani (kesehatan, ilmu pengetahuan, ekonomi) akan
menghasilkan pribadi unggul yang mampu bersaing di dunia modern tanpa
kehilangan akar ruhaniahnya. Dengan demikian, klasifikasi mukmin,
munafik, dan kafir bukan sekadar narasi normatif, tetapi juga menjadi alat
analisis kepribadian dan arah transformasi sosial. Ketiganya menghadirkan
cermin yang merefleksikan kualitas manusia dalam membangun peradaban
yang seimbang secara ruhani dan jasmani.

% Mud'is, Hasan. "Enhancing Intuition through Tazkiyatun Nafs: A Spiritual Psychology
Approach." Indonesian Journal of Neuroscienc
e and Islamic Psychology (IJNIP), vol. 4, no. 2, 2023.

Al Ghaaziy Jurnal Ilmu Al Qur’an dan Tafsir | 123



Analisis Kepribadian Qur’ani: Perspektif Keseimbangan Ruhani dan Jasmani pada Mukmin, Munafik,
dan Kafir dalam Tafsiran Islam.

D. PENUTUP
Al-Qur'an memberikan pemetaan kepribadian manusia secara

komprehensif melalui tiga kategori utama: mukmin, munafik, dan Kkafir.
Klasifikasi ini tidak hanya menjelaskan kondisi kejiwaan, tetapi juga
mencerminkan orientasi hidup seseorang, apakah lebih condong kepada aspek
spiritual atau jasmani. Kepribadian mukmin digambarkan sebagai pribadi yang
seimbang; ia mampu menata dorongan fisik dengan bimbingan ruhani,
menjadikan iman sebagai pengarah perilaku serta penuntun menuju kehidupan

yang bermakna.

Sebaliknya, kepribadian munafik menunjukkan ketimpangan yang nyata, di
mana tampilan luar menampakkan keimanan, namun batinnya dipenuhi
kepura-puraan dan ambiguitas nilai. Ketidaksesuaian antara hati dan perbuatan
ini menjadikan mereka tidak stabil secara moral dan spiritual. Sementara itu,
kepribadian kafir lebih menonjolkan pemuasan terhadap kebutuhan duniawi,
mengabaikan aspek ruhani yang seharusnya membimbing tujuan hidup. Hal ini
menyebabkan mereka terjerumus pada kehidupan yang hanya berorientasi

pada materi tanpa arah transendental.

Melalui Kklasifikasi ini, Al-Qur'an menegaskan pentingnya keseimbangan
antara ruh dan jasad dalam pembentukan karakter yang ideal. Manusia yang
dapat menyelaraskan keduanya akan mampu menjalani kehidupan dunia tanpa
melupakan orientasi akhirat. Oleh karena itu, model kepribadian mukmin
dalam Al-Qur’an layak dijadikan acuan dalam membentuk individu yang kokoh
secara spiritual, sehat secara jasmani, dan utuh dalam menjalani tanggung jawab

kehidupan.

DAFTAR PUSTAKA
Al-Ghazali, Thya" ‘Ulum al-Din, Jilid III (Beirut: Dar al-Fikr), 5-7; Sayyid al-

Jumaili, al-I'jaz al-Tarbawi fi al-Qur’an al-Karim (Kairo: Dar al-Fikr al-
‘Arabi, 2001), 43-44.

Ibnu Qayyim al-Jauziyyah, ar-Rith (Beirut: Dar al-Fikr, 1992), 61-63.

Quraish Shihab, Wawasan al-Qur’an: Tafsir Maudhii’i atas Pelbagai Persoalan Umat
(Bandung: Mizan, 1999), 144-146; Yusuf al-Qaradawi, Peran Nilai dan
Akhlak dalam Pembangunan, terj. As’ad Yasin (Jakarta: Gema Insani, 2001),

124 | Al Ghaaziy Jurnal Ilmu Al Qur’an dan Tafsir



Rifgi Syahputra.

35, M. Abdul Mujib & Jusuf Mudzakkir, Ilmu Kejiwaan dalam Islam
(Jakarta: Kencana, 2006), 23-24.

Al-Ghazali, Abu Hamid. Ihya Ulumuddin, Jilid 3, Bab Riyadhah Al-Nafs.

Syed M. Naquib Al-Attas. The Concept of Education in Islam, ISTAC, 1980.
Fazlur Rahman. Major Themes of the Qur’an, University of Chicago Press, 2009.
Hapsari, D., & Rahman, M. “Implementation of Tazkiyah Al-Nafs-Based

Islamic Education at Pesantren Daarut Tauhiid.” Al-Ligo: Jurnal Pendidikan Islam,
Vol. 9 No. 2 (2022), hlm. 129-142.

Abu Hamid al-Ghazali, Ihya” “Ulum al-Din, bab Tazkiyat al-Nafs.
HR. Muslim no. 2664.

Nashori, F. (2014). Psikologi Islami: Integrasi Psikologi dan Agama, Yogyakarta:
LKiS.

Sayyid Qutub, Fi Dzilal al-Qur’an, Dar al-Shurugq, 2003.
Nasution, Harun. Islam Rasional: Gagasan dan Pemikiran, Mizan, 1995.

Mud’is, Hasan. “Enhancing Intuition through Tazkiyatun Nafs in Islamic
Counseling,” Indonesian Journal of Natural Islam, Vol. 3 No. 1 (2023).

Ma'muroh et al., “The Concept of Tazkiyatun Nafs by Al-Ghazali and Its
Relevance to Character Education,” Edu Cendekia, Vol. 9, No. 2 (2024).

Ismail Raji al-Faruqi, Tawhid: Its Implications for Thought and Life (Herndon: IIIT,
1982).

Seyyed Hossein Nasr, Man and Nature: The Spiritual Crisis of Modern Man (ABC
International Group, 1997).

Ibn Katsir, Tafsir al-Qur’an al-Azim, Tafsir QS 2:6-7.

M. A. Quraishi, Tafsir Tematik: Tafsir Sosial dalam Perspektif Qurani (Jakarta:
RajaGrafindo, 2010).

Sachiko Murata & William Chittick, The Vision of Islam (Paragon House, 1994).

Benaouda Bensaid, “A Qur’anic Framework for Spiritual Intelligence,” Religions,
5(1), 179-198 (2014). https://doi.org/10.3390/rel5010179

Al Ghaaziy Jurnal Ilmu Al Qur’an dan Tafsir | 125


https://doi.org/10.3390/rel5010179

Analisis Kepribadian Qur’ani: Perspektif Keseimbangan Ruhani dan Jasmani pada Mukmin, Munafik,
dan Kafir dalam Tafsiran Islam.

QS al-Qashash [28]:77. Lihat: Quraish Shihab, Tafsir al-Misbah, Mizan, 2002, hlm.
1029.

QS an-Nisa’ [4]:142. Tafsir: Ibn Katsir, Tafsir al-Qur’an al-’Azim, Dar al-Fikr, 2000.
Sayyid Qutub, Fi Dzilal al-Qur’an, Dar al-Shurugq, 1991, Jilid 2, hlm. 121-123.

QS al-Baqgarah [2]:6-7. Bandingkan dengan: Wahbah al-Zuhayli, Tafsir al-Munir,
Dar al-Fikr, 2000.

Ma’'muroh, N., Mujab, A., & Asiyah, S. (2024). "The Concept of Tazkiyatun Nafs
by Al-Ghazali and its Implementation in Pesantren". Edu Cendekia: Jurnal
Pendidikan Islam, 12(1), 50-62.

Hasan Mud’is. (2023). “Enhancing Intuition through Tazkiyatun Nafs.” Indonesian
Journal of Natural Intelligence, 3(2), 109-121.

Bensaid, B. (2014). “A Qur’anic Framework for Spiritual Intelligence.” Religions,
5(1), 179-198.

Bensaid, Benaouda. "A Qur’anic Framework for Spiritual Intelligence." Religions,
vol. 5, no. 4, 2014, pp. 179-198. https://doi.org/10.3390/rel5041791

Hapsari, Ajeng & Rahman, Fauzi. "Implementation of Tazkiyah Al-Nafs-Based
Islamic Education in Pesantren Darut Tasbih." Al-Ligo: Jurnal Pendidikan
Islam, vol. 7, no. 1, 2022.

Mud’is, Hasan. "Enhancing Intuition through Tazkiyatun Nafs: A Spiritual
Psychology Approach." Indonesian Journal of Neuroscience and Islamic
Psychology (IINIP), vol. 4, no. 2, 2023.

126 | Al Ghaaziy Jurnal Ilmu Al Qur’an dan Tafsir


https://doi.org/10.3390/rel5041791

