
 

 Volume 1 No 2 April 2025 
Al – Ghaaziy : Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir 

 

 Al Ghaaziy  Jurnal Ilmu Al Qur’an dan Tafsir | 109 

Analisis Kepribadian Qur'ani: Perspektif Keseimbangan Ruhani dan 

Jasmani pada Mukmin, Munafik, dan Kafir dalam Tafsiran Islam 

 

Rifqi Syahputra1* 
1Ma’had Aly Walindo, Pekalongan, Indonesia 

 

 

Diterima: 6-03-2025 Direvisi : 6-03-2025 Disetujui : 11-03-2025 Diterbitkan : 12-04-2025 

 

 

Abstract  

This article examines the three types of human personality as outlined in the Qur’an—

believer (mukmin), hypocrite (munafiq), and disbeliever (kafir)—through an integrative 

approach that emphasizes the balance between spiritual and physical dimensions. The 

Qur’an does not merely classify internal human states, but also correlates them with 

behavior, quality of life, and ultimate existential purpose. The believer reflects harmony 

between faith and self-control. In contrast, the hypocrite demonstrates a conflict between 

inner belief and outward action, resulting in an identity crisis. Meanwhile, the 

disbeliever denies spiritual values, showing dominance of the material self. Using a 

thematic Qur’anic exegesis (tafsīr maudhū‘ī), this study reveals that equilibrium 

between the soul and the body is foundational to the formation of a comprehensive 

Qur’anic personality. Imbalance between these aspects may lead to moral deviation and 

spiritual emptiness. This research contributes to the development of Islamic psychology, 

the understanding of Qur’anic character, and spiritual anthropology in personality 

studies. 

Keywords: Qur’anic Personality, Spiritual and Physical Dimensions, The Qur’an, 

Islamic Psychology. 

Abstrak  

Tulisan ini mengkaji tiga bentuk kepribadian manusia dalam perspektif Al-

Qur’an, yaitu mukmin, munafik, dan kafir, melalui pendekatan integrasi antara 

dimensi spiritual dan jasmani. Al-Qur’an tidak sekadar membedakan kondisi 



Analisis Kepribadian Qur'ani: Perspektif Keseimbangan Ruhani dan Jasmani pada Mukmin, Munafik, 

dan Kafir dalam Tafsiran Islam. 

 

110 | Al Ghaaziy  Jurnal Ilmu Al Qur’an dan Tafsir 

batiniah manusia, tetapi juga menghubungkannya dengan perilaku, kualitas 

hidup, dan arah tujuan eksistensial. Kepribadian mukmin memperlihatkan 

sinergi antara iman dan kendali diri. Sebaliknya, pribadi munafik mengalami 

konflik antara keyakinan dalam hati dan tindakan lahiriah, yang berujung pada 

krisis identitas. Sementara itu, kafir mencerminkan penolakan terhadap aspek 

spiritual dan dominasi dimensi fisik. Melalui metode tafsir tematik (maudhū‘i), 

penelitian ini menunjukkan bahwa keseimbangan spiritual-jasmani menjadi 

landasan utama pembentukan kepribadian Qur’ani. Ketimpangan dua aspek ini 

bisa memicu degradasi moral dan kehampaan jiwa. Kajian ini memberi 

kontribusi terhadap pengembangan psikologi Islam, pemahaman konsep 

karakter Qur’ani, dan pendekatan antropologi ruhani dalam studi kepribadian 

manusia. 

Kata Kunci: Kepribadian Qur’ani, Ruhani dan Jasmani, Al-Qur’an, Psikologi Islam. 

Copyright (c) 2025 Rifqi Syahputra1* 

🖂 Corresponding author : Rifqi Syahputra1*  

Email Address : rifqisyahputra1230@gmail.com   

mailto:rifqisyahputra1230@gmail.com


Rifqi Syahputra. 

 

 Al Ghaaziy  Jurnal Ilmu Al Qur’an dan Tafsir | 111 

A. PENDAHULUAN  

Al-Qur’an merupakan sumber utama ajaran Islam yang tidak hanya berisi 

aturan hukum dan ibadah, tetapi juga menguraikan secara mendalam struktur 

kepribadian manusia. Dalam pandangan wahyu, manusia adalah makhluk yang 

terdiri dari dua elemen utama: jasmani yang bersumber dari tanah dan ruhani 

yang berasal dari tiupan ilahi seperti dalam Q.S. Al-Hijr: 28-29): 

يْتُه   فَاِذَا سَوَّ سْنُوْنٍٍۚ   مَّ حَمَاٍ  نْ  م ِ صَالٍ 
ْ
صَل نْ  م ِ بَشَرًا  خَالِق ٌۢ  يْ  ِ

اِن  ةِ 
َ
مَلٰۤىِٕك

ْ
لِل رَبُّكَ   

َ
قَال وْحِيْ   وَاِذْ  مِنْ رُّ فِيْهِ  وَنَفَخْتُ 

ه  سٰجِدِيْنَ 
َ
 فَقَعُوْا ل

“(Ingatlah) ketika Tuhanmu berfirman kepada malaikat, “Sesungguhnya Aku akan 

menciptakan seorang manusia dari tanah liat kering dari lumpur hitam yang dibentuk. 

Maka, apabila Aku telah menyempurnakan (kejadian)-nya dan telah meniupkan roh 

(ciptaan)-Ku ke dalamnya, menyungkurlah kamu kepadanya dengan bersujud.” 

Kombinasi ini menjadikan manusia sebagai makhluk multidimensional, 

yang eksistensinya ditopang oleh kebutuhan fisik dan dorongan spiritual yang 

saling berkaitan. Keseimbangan antara unsur lahiriah dan batiniah menjadi 

pondasi penting dalam pembentukan kepribadian Islami. Ketika keduanya 

berjalan harmonis, manusia mampu menjalani kehidupan secara seimbang dan 

produktif. Namun, jika salah satu aspek mendominasi atau terabaikan, maka 

akan muncul ketidakharmonisan yang dapat mengarah pada disorientasi 

spiritual maupun perilaku menyimpang. Dalam konteks ini, Al-Qur’an 

mengklasifikasikan manusia ke dalam tiga kategori kepribadian yang paling 

menonjol, yaitu mukmin, munafik, dan kafir, yang masing-masing memiliki ciri 

khas berdasarkan keseimbangan atau ketimpangan antara aspek ruh dan jasad. 

Kepribadian mukmin digambarkan sebagai pribadi yang seimbang dan 

stabil, karena mampu mengendalikan dorongan jasmani dan menjadikan nilai-

nilai spiritual sebagai kompas hidupnya. Disisi lain, munafik merupakan figur 

yang kontradiktif; ia memiliki wajah iman di luar, tetapi hatinya kufur. Hal ini 

menunjukkan adanya krisis identitas dan keretakan dalam konstruksi 

kepribadiannya. Adapun kafir, adalah sosok yang menutup diri dari petunjuk 

Tuhan, memilih kehidupan material semata, dan menolak dimensi ruhani 

sebagai panduan. Kajian terhadap struktur kepribadian dalam Al-Qur’an 

menjadi sangat relevan ketika dikaitkan dengan pendekatan psikologi 

kepribadian. Jika dalam teori Barat kepribadian lebih banyak dilihat melalui 

sudut pandang empiris dan behavioristik, maka pendekatan Qur’ani justru 

menitikberatkan pada relasi antara hati (qalb), ruh, dan jasad dalam 



Analisis Kepribadian Qur'ani: Perspektif Keseimbangan Ruhani dan Jasmani pada Mukmin, Munafik, 

dan Kafir dalam Tafsiran Islam. 

 

112 | Al Ghaaziy  Jurnal Ilmu Al Qur’an dan Tafsir 

pembentukan karakter.1 Oleh karena itu, penelitian ini bertujuan untuk 

menggali secara tematik bagaimana Al-Qur’an memaknai tiga pilar kepribadian 

tersebut, serta bagaimana dominasi salah satu unsur (jasmani atau ruhani) dapat 

menentukan arah dan kualitas hidup seseorang.2 

Selain sebagai telaah teoretis, penelitian ini juga memiliki nilai aplikatif. 

Manusia mengalami kehilangan identitas dan kehampaan makna di tengah 

gelombang modernisasi yang sering menegasikan aspek spiritual. Pendekatan 

Qur’ani terhadap kepribadian membuka ruang untuk rekonstruksi pendidikan 

karakter Islam yang utuh, yakni yang mengintegrasikan kekuatan ruhani dan 

pengelolaan jasmani secara proporsional.3 

 

B. METODE PENELITIAN  

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif yang bertujuan 

untuk mengeksplorasi kandungan makna ayat-ayat Al-Qur’an yang berkaitan 

dengan bentuk-bentuk kepribadian manusia, khususnya tipe mukmin, munafik, 

dan kafir. Penelusuran ini berfokus pada bagaimana Al-Qur’an memberikan 

gambaran tentang keseimbangan antara aspek spiritual (ruhani) dan jasmani 

dalam membentuk karakter seseorang. Teknik yang digunakan dalam 

penelitian ini adalah studi pustaka, dengan menelusuri berbagai sumber 

literatur yang relevan. Data utama berasal dari Al-Qur’an, yang dijadikan 

sebagai sumber primer. Sementara itu, rujukan pendukung diperoleh dari 

berbagai kitab tafsir seperti Tafsir al-Misbah, Fi Dzilal al-Qur’an, dan Tafsir Ibnu 

Katsir, serta karya-karya yang membahas psikologi Islam seperti ar-Rūḥ karya 

Ibnu Qayyim dan tulisan al-Bahiy al-Khūlī, serta referensi ilmiah lainnya yang 

mendukung tema penelitian. 

Proses pengumpulan data dilakukan melalui kegiatan membaca secara 

kritis, mencatat informasi penting, dan mengelompokkan isi berdasarkan tema-

tema tertentu yang berkaitan dengan objek kajian. Selanjutnya, data dianalisis 

secara tematik dengan menyoroti makna yang terkandung dalam teks, 

kemudian disusun dan disimpulkan dalam bentuk narasi ilmiah. Pendekatan ini 

 
1 Al-Ghazālī, Iḥyā’ ‘Ulūm al-Dīn, Jilid III (Beirut: Dār al-Fikr), 5–7; Sayyid al-Jumailī, al-I‘jāz al-

Tarbawī fī al-Qur’ān al-Karīm (Kairo: Dār al-Fikr al-‘Arabī, 2001), 43–44. 
2 Ibnu Qayyim al-Jauziyyah, ar-Rūḥ (Beirut: Dār al-Fikr, 1992), 61–63. 
3 Quraish Shihab, Wawasan al-Qur’an: Tafsir Maudhū‘ī atas Pelbagai Persoalan Umat (Bandung: 

Mizan, 1999), 144–146; Yusuf al-Qaradawi, Peran Nilai dan Akhlak dalam Pembangunan, 

terj. As’ad Yasin (Jakarta: Gema Insani, 2001), 35; M. Abdul Mujib & Jusuf Mudzakkir, 

Ilmu Kejiwaan dalam Islam (Jakarta: Kencana, 2006), 23–24. 



Rifqi Syahputra. 

 

 Al Ghaaziy  Jurnal Ilmu Al Qur’an dan Tafsir | 113 

memungkinkan peneliti untuk mengungkap pola-pola pemikiran dan pesan 

moral yang tersirat dalam ayat-ayat Al-Qur’an terkait kepribadian. 

Untuk memastikan ketepatan analisis, penafsiran terhadap ayat-ayat Al-

Qur’an dilakukan dengan mengacu pada konteks historis dan penjelasan para 

ulama tafsir. Penelitian ini bertujuan memberikan pemahaman yang mendalam 

dan sistematis tentang bagaimana Al-Qur’an membentuk konsep kepribadian 

ideal yang harmonis antara kebutuhan jasmani dan dorongan ruhani. 

C. HASIL DAN PEMBAHASAN  

A. Dimensi Keseimbangan dalam Diri Manusia 

Al-Qur’an menggambarkan manusia sebagai makhluk ciptaan Tuhan 

yang paling sempurna. Hal ini ditegaskan dalam firman-Nya: 

حْسَنِ تَقْوِيْمٍٍۖ   
َ
سَانَ فِيْْٓ ا

ْ
اِن
ْ
قْنَا ال

َ
قَدْ خَل

َ
 ل

 “Sungguh, Kami benar-benar telah menciptakan manusia dalam bentuk yang sebaik-

baiknya.” (Q.S. at-Tin: 4). 

Kesempurnaan manusia menurut wahyu bukan semata dilihat dari 

sisi fisiknya, tetapi dari perpaduan antara unsur materi dan ruh. Tubuh 

manusia berasal dari tanah, sedangkan ruh adalah tiupan langsung dari Sang 

Pencipta (QS Al-Hijr: 28-29). Keseimbangan antara keduanya menjadi kunci 

integritas eksistensi manusia. 

1. Dua Aspek dalam Diri Manusia: Fisik dan Spiritual 

Manusia memiliki sisi jasmani yang menampung naluri dasar 

seperti lapar, rasa nyaman, hasrat seksual, dan ambisi duniawi. Sisi 

ini dikenal dalam Al-Qur’an sebagai syahwat yang dapat 

memalingkan manusia dari nilai-nilai ilahiah apabila tak 

dikendalikan sebagaimana pada Q.S. Ali-Imran: 14 

فِضَّ 
ْ
هَبِ وَال مُقَنْطَرَةِ مِنَ الذَّ

ْ
قَنَاطِيْرِ ال

ْ
بَنِيْنَ وَال

ْ
سَاءِۤ وَال ِ

هَوٰتِ مِنَ الن  اسِ حُبُّ الشَّ نَ لِلنَّ ِ
خَيْلِ  زُي 

ْ
 ةِ وَال

نْعَامِ 
َ
ا
ْ
مَةِ وَال مُسَوَّ

ْ
بِ  ال

ٰ
مَا
ْ
ُ عِنْدَه  حُسْنُ ال نْيَاۗ وَاللّٰه حَيٰوةِ الدُّ

ْ
حرَْثِۗ  ذٰلِكَ مَتَاعُ ال

ْ
 وَال

   “Dijadikan indah bagi manusia kecintaan pada aneka kesenangan yang berupa 

perempuan, anak-anak, harta benda yang bertimbun tak terhingga berupa 

emas, perak, kuda pilihan, binatang ternak, dan sawah ladang. Itulah 

kesenangan hidup di dunia dan di sisi Allahlah tempat kembali yang baik.” 

Sebaliknya, aspek ruhani dalam diri manusia merupakan 

potensi ilahiyah yang ditandai oleh kesadaran, akal, dan hati nurani. 

Inilah yang menjadikan manusia berbeda dari makhluk lainnya, 

bahkan diberi tugas sebagai khalifah di bumi. Menurut Imam Al-

Ghazali, kualitas manusia sangat ditentukan oleh sejauh mana ruh 

mampu menundukkan jasad. Proses ini dikenal dengan istilah 

tazkiyah al-nafs atau penyucian jiwa, yang menjadi inti pendidikan 



Analisis Kepribadian Qur'ani: Perspektif Keseimbangan Ruhani dan Jasmani pada Mukmin, Munafik, 

dan Kafir dalam Tafsiran Islam. 

 

114 | Al Ghaaziy  Jurnal Ilmu Al Qur’an dan Tafsir 

spiritual dalam Islam.4 

2. Struktur Psikospiritual: Nafs, Ruh, dan Qalb 

Dalam kerangka psikologi Islam, tiga unsur dominan yang 

saling berinteraksi membentuk kepribadian adalah: 

• Nafs (jiwa naluriah): merupakan pusat keinginan dan dorongan. Ia bisa 

berada dalam tiga tingkatan: ammarah (condong pada kejahatan), 

lawwamah (penuh penyesalan), dan mutma’innah (tenang dan stabil), 

tergantung seberapa besar usaha pengendalian yang dilakukan. 

• Ruh (dimensi ilahiyah): merupakan unsur yang ditanamkan langsung 

oleh Allah dan menjadi sumber kesadaran tertinggi dalam diri manusia. 

• Qalb (hati batiniah): berfungsi sebagai pusat moral dan spiritual, yang 

dapat sehat, mati, atau sakit tergantung dari kualitas hubungannya 

dengan Allah. 

Ketiga elemen ini harus berada dalam harmoni. Ketika ruh dan 

qalb diabaikan, nafs mengambil alih kendali diri dan mendorong manusia 

untuk melakukan hal-hal yang merugikan.5 

3. Ketimpangan: Sumber Krisis Identitas 

Al-Qur’an banyak mencontohkan kelompok dan individu 

yang terjebak dalam dominasi jasmani hingga kehilangan orientasi 

spiritual. Kaum ‘Ad dan Tsamud, misalnya, unggul dalam kekuatan 

fisik namun melawan nilai-nilai langit. Firaun bahkan sampai 

mengklaim dirinya sebagai Tuhan karena arogansi kekuasaannya 

seperti dalam Q.S An-Nazi’at: 24: 

ىٍۖ   
ٰ
عْل
َ
ا
ْ
مُ ال

ُ
 رَبُّك

۠
نَا
َ
 ا
َ
 فَقَال

Dia berkata, “Akulah Tuhanmu yang paling tinggi.” 

Fenomena yang sama tampak dalam kehidupan kontemporer: 

kemajuan teknologi dan ekonomi tidak selalu dibarengi dengan 

kebahagiaan batin. Banyak orang merasa hampa, gelisah, bahkan 

depresi di tengah kemewahan karena ketidakseimbangan antara 

kebutuhan lahir dan batin.6 

4. Pendidikan Islam dan Tujuan Keseimbangan 

Konsep keseimbangan jasmani dan ruhani adalah landasan 

 
4 Al-Ghazali, Abu Hamid. Ihya Ulumuddin, Jilid 3, Bab Riyadhah Al-Nafs. 

 
5 Syed M. Naquib Al-Attas. The Concept of Education in Islam, ISTAC, 1980. 

6 Fazlur Rahman. Major Themes of the Qur’an, University of Chicago Press, 2009. 

 



Rifqi Syahputra. 

 

 Al Ghaaziy  Jurnal Ilmu Al Qur’an dan Tafsir | 115 

utama pendidikan dalam Islam. Pendidikan tidak hanya bertujuan 

mencerdaskan akal, tetapi juga menyucikan jiwa. Di antara metode 

yang digunakan adalah: 

• Penguatan spiritual melalui ibadah, zikir, dan perenungan (tafakur). 

• Pengendalian syahwat dengan cara menjaga pola makan, istirahat, dan 

interaksi sosial. 

• Pembinaan akhlak dan tanggung jawab melalui latihan disiplin, 

amanah, dan pelayanan sosial. 

Lembaga pendidikan Islam seperti pesantren telah 

mempraktikkan pendekatan holistik ini secara turun temurun. 

Penelitian di lembaga seperti Daarut Tauhiid dan Tazkiyah Global 

Islamic School menunjukkan bahwa pendekatan keseimbangan ini 

berperan penting dalam membentuk karakter yang kuat dan 

berintegritas.7 

B. Kepribadian Mukmin  

Dalam pandangan Al-Qur’an, seorang mukmin merupakan sosok 

ideal yang menggambarkan keharmonisan antara dimensi ruhani dan 

jasmani. Istilah “mukmin” berasal dari akar kata ā-mana, yang berarti 

mempercayai dengan sepenuh hati. Iman dalam Islam bukan sekadar 

pernyataan verbal, melainkan harus disertai pembuktian melalui sikap dan 

tindakan. Maka dari itu, keimanan bukan hanya keyakinan internal, tetapi 

juga komitmen eksternal dalam bentuk perilaku yang konsisten.  
Dalam Q.S. al-Hujurat: 14  

وْ شَاۤ
َ
وْا ل

ُ
ۗ قَال َ ا اللّٰه

َّ
ا اِل ا تَعْبُدُوْْٓ

َّ
ل
َ
فِهِمْ ا

ْ
يْدِيْهِمْ وَمِنْ خَل

َ
 مِنْ  بَيْنِ ا

ُ
سُل ةً اِذْ جَاءَۤتْهُمُ الرُّ

َ
 مَلٰۤىِٕك

َ
نْزَل

َ
ا
َ
ءَ رَبُّنَا ل

فِرُوْنَ   فَاِنَّا بِمَآْ
ٰ
تُمْ بِهٖ ك

ْ
رْسِل

ُ
 ا

“Ketika para rasul datang kepada mereka dari depan dan dari belakang 

mereka (dengan menyerukan,) “Janganlah kamu menyembah selain Allah,” mereka 

menjawab, “Kalau Tuhan kami menghendaki, tentu Dia menurunkan malaikat-

malaikat-Nya. Sesungguhnya kami ingkar pada kerasulanmu.” 

Dalam ayat ini menegaskan bahwa iman yang sejati bukanlah semata-

mata klaim lisan, tetapi harus lahir dari ketundukan hati dan kepatuhan 

yang nyata kepada perintah Allah. 

Kepribadian mukmin tercermin secara eksplisit dalam Q.S al-

Mu’minun ayat 1–11. Ayat-ayat tersebut menggambarkan ciri-ciri orang 

 
7 Hapsari, D., & Rahman, M. “Implementation of Tazkiyah Al-Nafs-Based Islamic Education at 

Pesantren Daarut Tauhiid.” Al-Liqo: Jurnal Pendidikan Islam, Vol. 9 No. 2 (2022), hlm. 129–

142. 



Analisis Kepribadian Qur'ani: Perspektif Keseimbangan Ruhani dan Jasmani pada Mukmin, Munafik, 

dan Kafir dalam Tafsiran Islam. 

 

116 | Al Ghaaziy  Jurnal Ilmu Al Qur’an dan Tafsir 

beriman: khusyuk dalam salat, menjauhi perbuatan sia-sia, membayar 

zakat, menjaga kehormatan diri, memelihara amanah, dan disiplin dalam 

menjalankan ibadah. Ini menunjukkan bahwa mukmin tidak hanya terfokus 

pada aspek spiritual, tetapi juga memperhatikan nilai-nilai sosial dan 

kedisiplinan fisik. Kepribadian seperti ini mencerminkan keseimbangan 

antara kesehatan jiwa dan keteraturan jasmani. Dalam konteks ini, 

tazkiyatun nafs (penyucian jiwa) menjadi proses penting dalam 

pembentukan karakter seorang mukmin. Penyucian ini mengarahkan 

individu untuk membebaskan diri dari sifat-sifat destruktif seperti riya, 

sombong, dengki, dan cinta dunia secara berlebihan. Imam al-Ghazali dan 

Ibnu Qayyim al-Jauziyyah sama-sama menekankan bahwa pembersihan 

jiwa adalah syarat utama untuk mencapai derajat nafs muthma’innah jiwa 

yang damai dan stabil dalam keimanannya.8 

Selain itu, perhatian terhadap jasmani juga menjadi bagian penting 

dari karakter seorang mukmin. Al-Qur’an menekankan pentingnya menjaga 

kebersihan diri, mengonsumsi makanan yang halal dan baik (halalan 

thayyiban), serta menjaga kesehatan tubuh sebagai amanah dari Allah (QS 

al-Baqarah: 172). Hadis Nabi juga menyebutkan bahwa “Mukmin yang kuat 

lebih baik dan lebih dicintai Allah daripada mukmin yang lemah,” yang 

menunjukkan nilai tubuh yang sehat dalam praktik keimanan.9 Keimanan 

yang kuat tidak dapat dipisahkan dari tubuh yang sehat dan bugar. Ibadah 

dalam Islam seperti salat dan puasa tidak hanya membina spiritualitas, 

tetapi juga memperkuat fisik dan disiplin diri. Oleh karena itu, seorang 

mukmin harus menjadi contoh dalam menerapkan pola hidup sehat dan 

menjaga etika sosial yang baik. 

Al-Qur’an juga memberikan penggambaran bertingkat tentang 

keimanan seseorang. Q.S. Fatir ayat 32 menyebutkan tiga jenis mukmin: 

zhalim linafsih (yang masih berbuat salah terhadap diri sendiri), moderat 

(yang berjalan di tengah), dan mukmin yang berlomba-lomba untuk 

kebajikan. Pembagian ini menunjukkan bahwa keimanan merupakan 

sebuah proses dinamis yang dapat berkembang atau menurun tergantung 

dari usaha individu dalam memperbaiki dirinya. Mereka yang berlomba-

lomba dalam kebajikan adalah contoh mukmin ideal yang menjadikan 

kehidupan sebagai wahana untuk berbuat baik dan mendekat kepada Allah. 

 
8 Abu Hamid al-Ghazali, Ihya’ ‘Ulum al-Din, bab Tazkiyat al-Nafs. 
9HR. Muslim no. 2664. 



Rifqi Syahputra. 

 

 Al Ghaaziy  Jurnal Ilmu Al Qur’an dan Tafsir | 117 

Dalam era kontemporer yang penuh tantangan, kehadiran mukmin 

yang memiliki integritas ruhani dan jasmani sangat dibutuhkan. Mereka 

tidak hanya memiliki kekuatan spiritual untuk menghadapi tekanan hidup, 

tetapi juga menunjukkan stabilitas emosional, optimisme, dan kepedulian 

sosial. Studi modern dalam psikologi menunjukkan bahwa individu religius 

yang aktif dalam praktik keagamaannya memiliki kesehatan mental yang 

lebih baik, ketahanan terhadap stres yang tinggi, dan kehidupan sosial yang 

lebih sehat. Mukmin ideal mampu menyelaraskan ibadah pribadi dengan 

kontribusi sosial, sehingga menciptakan harmoni antara dimensi spiritual 

dan dimensi duniawi.10 

Dalam konteks ini dapat disimpulkan bahwa kepribadian mukmin 

bukanlah status teologis semata, melainkan cerminan manusia seutuhnya 

yang berhasil menyatukan antara aspek ruhani dan jasmani secara 

seimbang. Ia bukan hanya dikenal karena ketekunannya dalam ibadah, 

tetapi juga karena kontribusinya yang nyata bagi masyarakat dan 

lingkungannya. Dalam dirinya terdapat kekuatan untuk mendekat kepada 

Tuhan sekaligus semangat untuk membawa kebaikan dalam kehidupan 

sosial. 

C. Kepribadian Munafik 

Dalam perspektif Al-Qur’an, pribadi munafik adalah gambaran nyata 

dari ketimpangan antara aspek ruhani dan jasmani. Ketidaksesuaian ini 

tampak ketika sisi ruhani mengalami kekosongan, sedangkan tubuh dan 

tindakan luar menunjukkan kepura-puraan yang disengaja. Al-Qur’an 

menyingkap bahwa para munafik adalah individu yang secara verbal 

mengaku beriman, namun hatinya justru mengingkari kebenaran tersebut 

dalam Q.S. Al-Baqarah: 8 ini menandakan adanya keretakan batin, di mana 

perkataan dan keyakinan tidak sejalan. 

Karakteristik munafik digambarkan sebagai sosok yang memiliki 

identitas ganda. Ketika berhadapan dengan kaum beriman, mereka 

menyatakan diri sejalan; namun saat kembali kepada kelompoknya, mereka 

menyatakan bahwa sikap tadi hanyalah olok-olok belaka (QS Al-

Baqarah:14). Fenomena ini menunjukkan kegamangan dalam prinsip hidup 

dan kecenderungan untuk bersikap oportunistik, demi mengejar 

kepentingan sesaat. Ibadah yang dilakukan oleh mereka hanya bersifat 

lahiriah, tanpa ruh keikhlasan, sebagaimana tercermin dari sikap malas saat 

menunaikan shalat dan niat riya’ yang mendominasi dalam Q.S. An-Nisa’ 

:142. 

Dalam analisis Sayyid Qutub, munafik bukan sekadar pendusta 

 
10Nashori, F. (2014). Psikologi Islami: Integrasi Psikologi dan Agama, Yogyakarta: LKiS. 



Analisis Kepribadian Qur'ani: Perspektif Keseimbangan Ruhani dan Jasmani pada Mukmin, Munafik, 

dan Kafir dalam Tafsiran Islam. 

 

118 | Al Ghaaziy  Jurnal Ilmu Al Qur’an dan Tafsir 

agama, tetapi merupakan ancaman sosial karena menghancurkan 

kepercayaan dari dalam komunitas. Mereka merasa dirinya membawa 

perbaikan (Q.S Al-Baqarah:11), padahal yang ditimbulkan justru kerusakan 

nilai dan hubungan sosial. Sikap mereka memperlihatkan gejala manipulatif 

dan destruktif terhadap stabilitas umat. Hal ini mengindikasikan bahwa 

kepribadian munafik tidak hanya bermasalah secara batiniah, tetapi juga 

memberi pengaruh buruk pada sistem sosial.11 

Dari sudut pandang psikologi spiritual, pribadi munafik 

mencerminkan dominasi nafsu rendah (an-nafs al-ammarah bis-su’), yaitu 

nafsu yang mendorong kepada keburukan. Keadaan jiwa seperti ini 

menunjukkan lemahnya kesadaran ruhani, dan minimnya keterhubungan 

dengan nilai-nilai transendental. Keinginan duniawi menutup potensi ruh, 

sehingga individu tidak mampu merespons kebenaran dengan hati yang 

jernih. Akibatnya, ruh menjadi tidak aktif, bahkan tertutup sama sekali dari 

cahaya petunjuk. 12Dalam ruang sosial, kemunafikan berfungsi layaknya 

virus tersembunyi yang melemahkan moralitas umat. Penampilan mereka 

tidak berbeda dengan kaum beriman, tetapi hati mereka penuh 

pengkhianatan. Al-Qur’an menempatkan mereka pada posisi paling hina di 

akhirat, yakni di lapisan neraka yang paling dalam seperti dalam Q.S. An-

Nisa’:145. Yang menunjukkan bahwa kemunafikan adalah bentuk 

kemerosotan spiritual yang sangat berat dalam pandangan Islam. 

Dalam realitas kontemporer, kemunafikan muncul dalam bentuk 

religiusitas semu di mana seseorang tampak religius dari luar, namun 

tindakannya bertentangan dengan nilai agama. Contohnya adalah mereka 

yang aktif dalam komunitas keagamaan tetapi masih melakukan korupsi, 

atau yang menebar ujaran kebencian sambil mengucapkan kata-kata 

agamis. Ini merupakan gejala kepribadian munafik modern yang sangat 

relevan dengan deskripsi Qur’ani.13 

Menurut Al-Ghazali, sumber utama dari kemunafikan adalah 

kecintaan berlebihan terhadap popularitas dan kekayaan. Ketika seseorang 

lebih mengejar dunia daripada kejujuran batin, maka akan muncul sikap 

berpura-pura. Oleh karena itu, penguatan kepribadian yang seimbang harus 

dimulai dari penyucian jiwa (tazkiyatun nafs) dan pembangunan keikhlasan, 

agar lahir dan batin dapat berjalan harmonis dalam kesatuan nilai. Dengan 

demikian, seseorang akan terlindung dari sifat munafik yang merusak diri 

dan lingkungan sekitarnya.14 

 
11 Sayyid Qutb, Fi Dzilal al-Qur’an, Dar al-Shuruq, 2003. 

12 Nasution, Harun. Islam Rasional: Gagasan dan Pemikiran, Mizan, 1995. 

13 Mud’is, Hasan. “Enhancing Intuition through Tazkiyatun Nafs in Islamic Counseling,” 

Indonesian Journal of Natural Islam, Vol. 3 No. 1 (2023). 
14 Ma’muroh et al., “The Concept of Tazkiyatun Nafs by Al-Ghazali and Its Relevance to 

Character Education,” Edu Cendekia, Vol. 9, No. 2 (2024). 

 



Rifqi Syahputra. 

 

 Al Ghaaziy  Jurnal Ilmu Al Qur’an dan Tafsir | 119 

D. Kepribadian Kafir  

Al-Qur’an memberikan perhatian serius terhadap fenomena 

kekafiran, sebagaimana tampak dari frekuensi penyebutan kata kufr dan 

turunannya yang mencapai lebih dari 500 kali. Ini menunjukkan bahwa 

kekafiran tidak sekadar persoalan keyakinan, tetapi juga menyentuh aspek 

kepribadian manusia secara menyeluruh. Dalam makna kebahasaan, kafir 

berarti menutupi atau menyembunyikan sesuatu. Dalam konteks spiritual, 

istilah ini menggambarkan sikap menolak dan mengabaikan kebenaran 

ilahiah meskipun bukti-buktinya telah jelas.15 

Al-Qur’an memotret orang-orang kafir sebagai sosok yang telah 

kehilangan fungsi spiritual mereka, meskipun secara biologis mereka masih 

memiliki pancaindra dan akal. Hal ini dinyatakan dalam QS al-A'raf:179, 

bahwa mereka memiliki hati tetapi tidak memahami, memiliki mata namun 

tidak melihat, serta memiliki telinga tapi tidak mendengar kebenaran. Ini 

menjadi indikasi bahwa dimensi ruhani mereka terputus akibat dominasi 

penuh aspek jasmani. Kebutuhan fisik, hasrat duniawi, dan orientasi materi 

mengendalikan perilaku mereka, menjadikan aspek spiritual tertindas dan 

tidak berperan.16 Secara ruhani, kepribadian kafir mengalami disorientasi 

total. Mereka tidak menjadikan Allah sebagai pusat kehidupan dan nilai-

nilai. Hal ini menyebabkan ketidakseimbangan dalam struktur jiwa, 

sebagaimana diungkap dalam QS al-Baqarah:6–7 bahwa hati mereka telah 

tertutup dan penglihatan serta pendengaran mereka tidak lagi berfungsi 

untuk memahami kebenaran. Para mufassir seperti Fakhruddin al-Razi dan 

Ibnu Katsir menjelaskan bahwa kondisi tersebut bukan karena 

ketidaktahuan, tetapi akibat sikap keras kepala dan penolakan yang 

disengaja terhadap petunjuk Allah.17 Gambaran kehidupan orang-orang 

kafir dalam Q.S Muhammad:12 memperlihatkan bahwa mereka hanya 

fokus memenuhi kebutuhan biologis seperti makan dan menikmati dunia, 

tanpa arah ruhani. Al-Qur’an menyamakan mereka dengan hewan yang 

hanya hidup mengikuti naluri dasar. Pola hidup seperti ini menjadikan 

mereka terjebak dalam hedonisme dan materialisme tanpa kesadaran 

eksistensial terhadap tujuan akhir hidup. 

Dalam tataran sosial, kepribadian kafir kerap menjadi sumber 

kerusakan moral dan spiritual. Q.S. al-Maidah:64 mencatat bagaimana 

perilaku sebagian mereka memicu kerusakan di bumi. Dalam konteks 

kekinian, kekafiran bisa terwujud dalam bentuk eksploitasi alam, 

ketidakadilan ekonomi, dekadensi moral, hingga upaya memutus nilai-nilai 

spiritual dari tatanan kehidupan masyarakat.18 Oleh karena itu, kekafiran 

 
15 Ismail Raji al-Faruqi, Tawhid: Its Implications for Thought and Life (Herndon: IIIT, 1982). 
16 Seyyed Hossein Nasr, Man and Nature: The Spiritual Crisis of Modern Man (ABC International 

Group, 1997). 
17 Ibn Kathir, Tafsir al-Qur'an al-Azim, Tafsir QS 2:6–7. 
18 M. A. Quraishi, Tafsir Tematik: Tafsir Sosial dalam Perspektif Qurani (Jakarta: RajaGrafindo, 

2010). 



Analisis Kepribadian Qur'ani: Perspektif Keseimbangan Ruhani dan Jasmani pada Mukmin, Munafik, 

dan Kafir dalam Tafsiran Islam. 

 

120 | Al Ghaaziy  Jurnal Ilmu Al Qur’an dan Tafsir 

bukan hanya pengingkaran terhadap keberadaan Tuhan, tetapi juga 

menolak nilai-nilai universal seperti keadilan, kasih sayang, dan etika sosial. 

Jika dilihat dari perspektif psikologi Islam, kepribadian kafir identik dengan 

tingkat nafs terendah, yaitu nafs al-ammārah, yakni jiwa yang selalu condong 

pada keburukan dan tidak mengenal kendali ruhani. Jiwa jenis ini 

menjadikan hawa nafsu sebagai pemimpin, bukan ruh. Hal ini bertolak 

belakang dengan kepribadian yang seimbang, di mana ruh menempati 

posisi tertinggi dalam struktur kejiwaan.19 Lebih lanjut, beberapa riset dalam 

ranah psikologi kontemporer menyimpulkan bahwa kehidupan yang 

kehilangan nilai spiritual rentan mengalami gejala psikologis seperti 

kekosongan makna hidup (existential vacuum), keterasingan diri, serta 

depresi akibat ketidakhadiran orientasi transendental. Hal ini menegaskan 

bahwa kekafiran bukan hanya problem akidah, tetapi juga gangguan dalam 

keseimbangan psikospiritual individu.20  

Dalam pembahasan ini kepribadian kafir dalam perspektif Qur’ani 

mencerminkan kerusakan pada struktur jiwa yang ditandai dengan 

dominasi jasmani, serta terputusnya dimensi ruhani. Pola hidup mereka 

menunjukkan penyimpangan dari tujuan penciptaan manusia sebagai 

makhluk spiritual. Ketidakseimbangan ini tak hanya merusak individu, 

tetapi juga berpotensi merusak struktur sosial dan lingkungan secara luas. 

E. Perbandingan Ketiga Kepribadian  

Dalam Al-Qur’an, klasifikasi kepribadian manusia terbagi menjadi 

tiga golongan utama: mukmin, munafik, dan kafir. Ketiga kategori ini tidak 

hanya mengandung makna teologis, tetapi juga mencerminkan dinamika 

batin dan jasmani seseorang. Jika ditelaah lebih dalam, perbedaan di antara 

ketiganya berakar pada sejauh mana keseimbangan antara aspek spiritual 

dan fisik terwujud dalam kehidupan mereka. 

Seorang mukmin adalah pribadi yang berhasil menjaga harmoni 

antara spiritualitas dan keberadaan jasmani. Ia menunaikan kewajiban 

ibadah secara konsisten dan sadar akan tanggung jawab sosialnya. Baginya, 

dunia bukan untuk diabaikan, tetapi dijadikan sarana meraih keridhaan 

Ilahi. Prinsip ini selaras dengan firman Allah dalam Q.S. al-Qashash ayat 77 

yang menganjurkan manusia agar mengejar kehidupan akhirat tanpa 

melupakan porsi duniawi.21 Mukmin bukanlah asketis yang menolak dunia, 

melainkan pribadi yang menjadikan aktivitas duniawi sebagai bentuk 

pengabdian ruhani. Jasmani tidak dikekang, namun dikendalikan oleh 

kompas ruhani yang kuat. 

Sementara itu, kepribadian munafik menggambarkan kontradiksi 

antara ucapan dan niat, antara penampilan luar dan kondisi batin. Munafik 

 
19 Sachiko Murata & William Chittick, The Vision of Islam (Paragon House, 1994). 
20 Benaouda Bensaid, “A Qur’anic Framework for Spiritual Intelligence,” Religions, 5(1), 179–

198 (2014). https://doi.org/10.3390/rel5010179  
21 QS al-Qashash [28]:77. Lihat: Quraish Shihab, Tafsir al-Misbah, Mizan, 2002, hlm. 1029. 

https://doi.org/10.3390/rel5010179


Rifqi Syahputra. 

 

 Al Ghaaziy  Jurnal Ilmu Al Qur’an dan Tafsir | 121 

kerap menampakkan diri sebagai seorang beriman, namun hatinya kosong 

dari keyakinan yang sejati. Dalam QS an-Nisā’ ayat 142, Al-Qur’an 

menyingkap tabiat mereka yang melaksanakan ibadah dengan rasa malas 

dan hanya demi pencitraan sosial.22 Ketidaksinkronan ini menciptakan 

kegoncangan batin yang berdampak pada perilaku sosial yang manipulatif. 

Keberagamaan mereka bersifat permukaan, sementara aspek ruhani 

melemah karena tidak diberi asupan keikhlasan dan ketulusan. Dalam 

konteks ini, Sayyid Qutb menyebut mereka sebagai musuh tersembunyi 

yang menghancurkan dari dalam.23 

Berbeda dari dua tipe sebelumnya, kepribadian kafir cenderung 

menolak dimensi ruhani secara eksplisit. Mereka membuat keputusan 

untuk menghindari kebenaran yang datang dari Allah. Pada QS al-Baqarah 

ayat 6–7 menggambarkan kondisi mereka yang telah mengunci hati dan 

pendengaran, sehingga pesan Ilahi tidak lagi berpengaruh.24 Kehidupan 

kafir berfokus pada aspek materialistik dan kepuasan indrawi. Ruhani 

bukan sekadar lemah, tetapi tertutupi oleh kerak kesombongan, hedonisme, 

dan keingkaran terhadap nilai-nilai ketuhanan. 

Dalam wacana psikologi Islam, ketiga kepribadian ini sejatinya 

merepresentasikan tingkatan jiwa atau nafs yang disebutkan oleh para 

ulama seperti Al-Ghazali dan Ibnu Qayyim. Mukmin biasanya dikaitkan 

dengan nafs al-muthma’innah jiwa yang tenang dan telah mencapai puncak 

kedamaian batin. Munafik cenderung berada pada tahap nafs al-lawwāmah 

jiwa yang terus-menerus menyalahkan diri sendiri karena ketidakstabilan 

moral. Sedangkan kafir beroperasi pada level nafs al-ammārah bis-sū’jiwa 

yang terus mendorong kepada keburukan.25 Kerangka ini menunjukkan 

bahwa posisi spiritual seseorang sangat berkaitan dengan kontrol terhadap 

dorongan jasmani dan ketajaman spiritualnya. 

Secara sosiologis, kehadiran ketiga kepribadian ini memiliki dampak 

yang nyata di tengah masyarakat. Mukmin membawa nilai-nilai kejujuran, 

keadilan, dan kepedulian yang mendukung tatanan sosial yang sehat. 

Sebaliknya, munafik menjadi sumber kekacauan dan ketidakpercayaan 

publik karena kelicikan serta sifat dua wajah yang ditunjukkannya. Kafir, 

dengan orientasi hidup yang murni duniawi dan seringkali sekuler, 

mendorong budaya konsumtif, individualistik, dan mengikis nilai-nilai 

transendental dalam masyarakat modern.26 

 
22 QS an-Nisā’ [4]:142. Tafsir: Ibn Katsir, Tafsir al-Qur’an al-‘Azim, Dar al-Fikr, 2000. 

23 Sayyid Qutb, Fi Dzilal al-Qur’an, Dar al-Shuruq, 1991, Jilid 2, hlm. 121–123. 

24 QS al-Baqarah [2]:6–7. Bandingkan dengan: Wahbah al-Zuhayli, Tafsir al-Munir, Dar al-Fikr, 

2000. 

 
25 Ma’muroh, N., Mujab, A., & Asiyah, S. (2024). "The Concept of Tazkiyatun Nafs by Al-Ghazali 

and its Implementation in Pesantren". Edu Cendekia: Jurnal Pendidikan Islam, 12(1), 50–62. 

26 Hasan Mud’is. (2023). “Enhancing Intuition through Tazkiyatun Nafs.” Indonesian Journal of 

Natural Intelligence, 3(2), 109–121. 



Analisis Kepribadian Qur'ani: Perspektif Keseimbangan Ruhani dan Jasmani pada Mukmin, Munafik, 

dan Kafir dalam Tafsiran Islam. 

 

122 | Al Ghaaziy  Jurnal Ilmu Al Qur’an dan Tafsir 

Melalui perbandingan ini, tampak jelas bahwa Al-Qur’an tidak hanya 

memberikan penilaian moral terhadap manusia, tetapi juga menawarkan 

kerangka transformasi spiritual. Tipologi kepribadian Qur’ani ini secara 

tidak langsung mengajak manusia untuk meninggalkan ketimpangan baik 

dalam bentuk hipokrisi maupun keingkaran dan mengarahkan diri kepada 

keutuhan spiritual yang selaras dengan jasmani. Dengan demikian, 

keseimbangan ruhani dan jasmani bukan sekadar anjuran ideal, tetapi 

merupakan prasyarat bagi terciptanya pribadi yang utuh dan masyarakat 

yang sehat secara moral dan spiritual.27 

F. Implikasi dan Relevansi 

Pembagian kepribadian manusia dalam Al-Qur’an menjadi mukmin, 

munafik, dan kafir tidak hanya berfungsi sebagai klasifikasi teologis semata, 

melainkan juga dapat dimaknai sebagai kerangka konseptual dalam 

memahami struktur kepribadian manusia dari perspektif keseimbangan 

ruhani dan jasmani. Ketiga kategori tersebut merepresentasikan kondisi 

batin dan lahiriah seseorang dalam hubungannya dengan Tuhan, diri 

sendiri, dan masyarakat. Kepribadian seorang mukmin menjadi model ideal 

yang merefleksikan integrasi antara spiritualitas dan tindakan konkret. Nilai 

iman yang tertanam di dalam jiwa mereka mendorong lahirnya perilaku 

etis, tanggung jawab sosial, serta kesadaran transendental. Pola ini sejalan 

dengan teori psikologi positif yang menekankan pentingnya keseimbangan 

emosional, kebajikan moral, serta makna hidup dalam membentuk individu 

yang sehat secara mental dan spiritual.28 

Dalam konteks pendidikan karakter, nilai-nilai kepribadian seorang 

mukmin semestinya dijadikan sebagai rujukan dalam merancang sistem 

pendidikan yang holistik. Proses pembinaan yang melibatkan dimensi 

spiritual tidak cukup hanya disampaikan secara teoritis, melainkan juga 

harus diinternalisasikan melalui latihan-latihan ruhani yang konsisten. 

Konsep tazkiyah al-nafs yang telah diterapkan dalam lembaga pendidikan 

Islam seperti pesantren terbukti mampu membentuk pribadi yang matang 

secara spiritual, stabil secara emosional, dan aktif dalam kontribusi sosial. 

Sebuah penelitian di Pesantren Darut Tasbih menunjukkan bahwa praktik 

tazkiyah melalui pembiasaan ibadah, muhasabah, dan kedisiplinan spiritual 

berdampak signifikan dalam membentuk karakter positif santri.29 Lebih 

jauh, pendekatan ini juga memiliki dampak penting dalam bidang 

kesehatan jiwa. Ketidakseimbangan antara unsur spiritual dan jasmani 

sering kali menjadi salah satu pemicu timbulnya gangguan kejiwaan seperti 

 
27 Bensaid, B. (2014). “A Qur’anic Framework for Spiritual Intelligence.” Religions, 5(1), 179–198. 
28 Bensaid, Benaouda. "A Qur’anic Framework for Spiritual Intelligence." Religions, vol. 5, no. 4, 

2014, pp. 179–198. https://doi.org/10.3390/rel5041791  
29 Hapsari, Ajeng & Rahman, Fauzi. "Implementation of Tazkiyah Al-Nafs-Based Islamic 

Education in Pesantren Darut Tasbih." Al-Liqo: Jurnal Pendidikan Islam, vol. 7, no. 1, 

2022. 

https://doi.org/10.3390/rel5041791


Rifqi Syahputra. 

 

 Al Ghaaziy  Jurnal Ilmu Al Qur’an dan Tafsir | 123 

stres, depresi, dan kehilangan arah hidup. Tipe kepribadian munafik dan 

kafir dalam Al-Qur’an dapat dikaitkan dengan kondisi psikologis yang 

rapuh dan kehilangan makna. Pada individu munafik misalnya, terdapat 

konflik internal antara keyakinan dan tindakan yang tidak sejalan, sehingga 

memunculkan ketegangan psikologis. Sementara kepribadian kafir 

cenderung menunjukkan penolakan terhadap nilai-nilai ilahiah dan hanya 

berorientasi pada kepentingan duniawi. Dalam konteks psikoterapi Islami, 

pendekatan tazkiyah al-nafs digunakan sebagai terapi spiritual yang 

bertujuan untuk membersihkan hati, mengendalikan hawa nafsu, dan 

memperkuat hubungan dengan Allah, yang pada akhirnya berkontribusi 

pada kestabilan jiwa.30  

Di tengah perkembangan masyarakat modern yang cenderung 

sekuler dan materialistis, urgensi untuk kembali pada nilai-nilai Qur’ani 

menjadi sangat relevan. Individu yang menjadikan tubuh dan materi 

sebagai orientasi hidup utama tanpa ditopang oleh kedalaman ruhani akan 

mudah terjebak dalam kehampaan eksistensial. Fenomena ini secara 

kontemporer tampak dalam bentuk kemunafikan sosial dan religius, yakni 

ketika seseorang tampak religius secara simbolik namun jauh dari nilai 

spiritual sejati. Demikian pula tipe kepribadian kafir tampak dalam 

masyarakat yang menolak nilai-nilai transendental dan hidup dalam pola 

pikir hedonistik. Oleh karena itu, pembangunan karakter individu dan 

masyarakat berbasis nilai mukmin adalah langkah penting dalam 

menciptakan tatanan sosial yang bermoral dan sehat secara mental. 

Dalam ruang lingkup kebijakan sosial dan pembangunan bangsa, 

konsep mukmin dapat dijadikan sebagai fondasi dalam menyusun 

kurikulum pendidikan, regulasi kesehatan mental, maupun kebijakan 

pembangunan sumber daya manusia. Prinsip iman yang hidup dalam diri 

seseorang harus mampu teraktualisasi dalam perilaku disiplin, kerja keras, 

kepedulian sosial, serta pengendalian terhadap nafsu dan keinginan 

duniawi. Integrasi antara pendidikan spiritual (tauhid, akhlak) dengan 

penguatan jasmani (kesehatan, ilmu pengetahuan, ekonomi) akan 

menghasilkan pribadi unggul yang mampu bersaing di dunia modern tanpa 

kehilangan akar ruhaniahnya. Dengan demikian, klasifikasi mukmin, 

munafik, dan kafir bukan sekadar narasi normatif, tetapi juga menjadi alat 

analisis kepribadian dan arah transformasi sosial. Ketiganya menghadirkan 

cermin yang merefleksikan kualitas manusia dalam membangun peradaban 

yang seimbang secara ruhani dan jasmani. 

  

 
30 Mud’is, Hasan. "Enhancing Intuition through Tazkiyatun Nafs: A Spiritual Psychology 

Approach." Indonesian Journal of Neuroscienc 

e and Islamic Psychology (IJNIP), vol. 4, no. 2, 2023. 



Analisis Kepribadian Qur'ani: Perspektif Keseimbangan Ruhani dan Jasmani pada Mukmin, Munafik, 

dan Kafir dalam Tafsiran Islam. 

 

124 | Al Ghaaziy  Jurnal Ilmu Al Qur’an dan Tafsir 

 

 

D. PENUTUP  

Al-Qur’an memberikan pemetaan kepribadian manusia secara 

komprehensif melalui tiga kategori utama: mukmin, munafik, dan kafir. 

Klasifikasi ini tidak hanya menjelaskan kondisi kejiwaan, tetapi juga 

mencerminkan orientasi hidup seseorang, apakah lebih condong kepada aspek 

spiritual atau jasmani. Kepribadian mukmin digambarkan sebagai pribadi yang 

seimbang; ia mampu menata dorongan fisik dengan bimbingan ruhani, 

menjadikan iman sebagai pengarah perilaku serta penuntun menuju kehidupan 

yang bermakna. 

Sebaliknya, kepribadian munafik menunjukkan ketimpangan yang nyata, di 

mana tampilan luar menampakkan keimanan, namun batinnya dipenuhi 

kepura-puraan dan ambiguitas nilai. Ketidaksesuaian antara hati dan perbuatan 

ini menjadikan mereka tidak stabil secara moral dan spiritual. Sementara itu, 

kepribadian kafir lebih menonjolkan pemuasan terhadap kebutuhan duniawi, 

mengabaikan aspek ruhani yang seharusnya membimbing tujuan hidup. Hal ini 

menyebabkan mereka terjerumus pada kehidupan yang hanya berorientasi 

pada materi tanpa arah transendental. 

Melalui klasifikasi ini, Al-Qur’an menegaskan pentingnya keseimbangan 

antara ruh dan jasad dalam pembentukan karakter yang ideal. Manusia yang 

dapat menyelaraskan keduanya akan mampu menjalani kehidupan dunia tanpa 

melupakan orientasi akhirat. Oleh karena itu, model kepribadian mukmin 

dalam Al-Qur’an layak dijadikan acuan dalam membentuk individu yang kokoh 

secara spiritual, sehat secara jasmani, dan utuh dalam menjalani tanggung jawab 

kehidupan. 

DAFTAR PUSTAKA 

Al-Ghazālī, Iḥyā’ ‘Ulūm al-Dīn, Jilid III (Beirut: Dār al-Fikr), 5–7; Sayyid al-

Jumailī, al-I‘jāz al-Tarbawī fī al-Qur’ān al-Karīm (Kairo: Dār al-Fikr al-

‘Arabī, 2001), 43–44. 

Ibnu Qayyim al-Jauziyyah, ar-Rūḥ (Beirut: Dār al-Fikr, 1992), 61–63. 

Quraish Shihab, Wawasan al-Qur’an: Tafsir Maudhū‘ī atas Pelbagai Persoalan Umat 

(Bandung: Mizan, 1999), 144–146; Yusuf al-Qaradawi, Peran Nilai dan 

Akhlak dalam Pembangunan, terj. As’ad Yasin (Jakarta: Gema Insani, 2001), 



Rifqi Syahputra. 

 

 Al Ghaaziy  Jurnal Ilmu Al Qur’an dan Tafsir | 125 

35; M. Abdul Mujib & Jusuf Mudzakkir, Ilmu Kejiwaan dalam Islam 

(Jakarta: Kencana, 2006), 23–24. 

Al-Ghazali, Abu Hamid. Ihya Ulumuddin, Jilid 3, Bab Riyadhah Al-Nafs. 

Syed M. Naquib Al-Attas. The Concept of Education in Islam, ISTAC, 1980. 

Fazlur Rahman. Major Themes of the Qur’an, University of Chicago Press, 2009. 

Hapsari, D., & Rahman, M. “Implementation of Tazkiyah Al-Nafs-Based 

Islamic Education at Pesantren Daarut Tauhiid.” Al-Liqo: Jurnal Pendidikan Islam, 

Vol. 9 No. 2 (2022), hlm. 129–142. 

Abu Hamid al-Ghazali, Ihya’ ‘Ulum al-Din, bab Tazkiyat al-Nafs. 

HR. Muslim no. 2664. 

Nashori, F. (2014). Psikologi Islami: Integrasi Psikologi dan Agama, Yogyakarta: 

LKiS. 

Sayyid Qutub, Fi Dzilal al-Qur’an, Dar al-Shuruq, 2003. 

Nasution, Harun. Islam Rasional: Gagasan dan Pemikiran, Mizan, 1995. 

Mud’is, Hasan. “Enhancing Intuition through Tazkiyatun Nafs in Islamic 

Counseling,” Indonesian Journal of Natural Islam, Vol. 3 No. 1 (2023). 

Ma’muroh et al., “The Concept of Tazkiyatun Nafs by Al-Ghazali and Its 

Relevance to Character Education,” Edu Cendekia, Vol. 9, No. 2 (2024). 

Ismail Raji al-Faruqi, Tawhid: Its Implications for Thought and Life (Herndon: IIIT, 

1982). 

Seyyed Hossein Nasr, Man and Nature: The Spiritual Crisis of Modern Man (ABC 

International Group, 1997). 

Ibn Katsir, Tafsir al-Qur'an al-Azim, Tafsir QS 2:6–7. 

M. A. Quraishi, Tafsir Tematik: Tafsir Sosial dalam Perspektif Qurani (Jakarta: 

RajaGrafindo, 2010). 

Sachiko Murata & William Chittick, The Vision of Islam (Paragon House, 1994). 

Benaouda Bensaid, “A Qur’anic Framework for Spiritual Intelligence,” Religions, 

5(1), 179–198 (2014). https://doi.org/10.3390/rel5010179  

https://doi.org/10.3390/rel5010179


Analisis Kepribadian Qur'ani: Perspektif Keseimbangan Ruhani dan Jasmani pada Mukmin, Munafik, 

dan Kafir dalam Tafsiran Islam. 

 

126 | Al Ghaaziy  Jurnal Ilmu Al Qur’an dan Tafsir 

QS al-Qashash [28]:77. Lihat: Quraish Shihab, Tafsir al-Misbah, Mizan, 2002, hlm. 

1029. 

QS an-Nisā’ [4]:142. Tafsir: Ibn Katsir, Tafsir al-Qur’an al-‘Azim, Dar al-Fikr, 2000. 

Sayyid Qutub, Fi Dzilal al-Qur’an, Dar al-Shuruq, 1991, Jilid 2, hlm. 121–123. 

QS al-Baqarah [2]:6–7. Bandingkan dengan: Wahbah al-Zuhayli, Tafsir al-Munir, 

Dar al-Fikr, 2000. 

Ma’muroh, N., Mujab, A., & Asiyah, S. (2024). "The Concept of Tazkiyatun Nafs 

by Al-Ghazali and its Implementation in Pesantren". Edu Cendekia: Jurnal 

Pendidikan Islam, 12(1), 50–62. 

Hasan Mud’is. (2023). “Enhancing Intuition through Tazkiyatun Nafs.” Indonesian 

Journal of Natural Intelligence, 3(2), 109–121. 

Bensaid, B. (2014). “A Qur’anic Framework for Spiritual Intelligence.” Religions, 

5(1), 179–198. 

Bensaid, Benaouda. "A Qur’anic Framework for Spiritual Intelligence." Religions, 

vol. 5, no. 4, 2014, pp. 179–198. https://doi.org/10.3390/rel5041791  

Hapsari, Ajeng & Rahman, Fauzi. "Implementation of Tazkiyah Al-Nafs-Based 

Islamic Education in Pesantren Darut Tasbih." Al-Liqo: Jurnal Pendidikan 

Islam, vol. 7, no. 1, 2022. 

Mud’is, Hasan. "Enhancing Intuition through Tazkiyatun Nafs: A Spiritual 

Psychology Approach." Indonesian Journal of Neuroscience and Islamic 

Psychology (IJNIP), vol. 4, no. 2, 2023.  

 

 
 
 

https://doi.org/10.3390/rel5041791

